
 

«El ser humano, incluso en la fragilidad de la enfermedad mental, conserva una 
dignidad inviolable que florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar 
donde sentirse útil y ser reconocido»

«Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca perdurar, no ha 
sido solo un proyecto empresarial, sino una filosofía de vida»

Cristóbal Colón Palasí

Colección Real Academia Europea de Doctores 

1914  - 2025

D
el

 m
an

ic
om

io
 a

 la
 R

ea
l A

ca
de

m
ia

: a
lg

un
as

 r
efl

ex
io

ne
s 

so
br

e 
la

s 
id

ea
s 

de
 P

la
tó

n
C

ri
st

ób
al

 C
ol

ón
 P

al
as

í

206

Del manicomio a  
la Real Academia: 
algunas reflexiones 
sobre las ideas  
de Platón

Cristóbal Colón Palasí

Reial Acadèmia Europea de Doctors 
Real Academia Europea de Doctores
Royal European Academy of Doctors

Barcelona - 1914

Cristóbal Colón PalasíCristóbal Colón Palasí  (Zaragoza, 1949) es psicólogo 
y fundador de La Fageda, proyecto social y empre-
sarial que dirigió y presidió durante cuarenta y dos 
años y del cual es actualmente presidente honorífico. 
Formado en Psicología en la Universidad Autónoma 
de Barcelona, inició su trayectoria profesional en di-
ferentes centros psiquiátricos en Zaragoza, Martorell 
y Salt, donde trabajó con personas con discapacidad 
intelectual y/o trastornos mentales graves, y donde 
desarrolló una mirada centrada en la dignidad, el re-
conocimiento y el trabajo como instrumento de desa-
rrollo y crecimiento personal.

En 1982 fundó la cooperativa La Fageda, en Olot, 
como respuesta a las condiciones de vida de los an-
tiguos manicomios. El proyecto combina actividades 
productivas —granja, jardinería, elaboración de lác-
teos y mermeladas, y visitas guiadas— con un mode-
lo de acompañamiento integral que incluye empleo, 
formación, vivienda, ocio y apoyo psicosocial. Su en-
foque parte de la dignidad inviolable de la persona y 
defiende que “el sentido del trabajo es un trabajo con 
sentido”.

La singularidad de La Fageda ha despertado interés 
nacional e internacional y se estudia en centros como 
IESE, ESADE y universidades como Harvard. El pro-
yecto recibe anualmente miles de visitantes y está 
reconocido como un caso de éxito en economía social 
y gestión centrada en la persona.

A lo largo de su trayectoria, Cristóbal Colón ha re-
cibido numerosas distinciones institucionales, entre 
las que destacan la Creu de Sant Jordi (2009), el Turn 
the World Outward Award (Arbinger Institute, 2022), 
la Medalla de la Ciudad de Olot (2024), el doctorado 
honoris causa por la Universidad de Girona (2024) y 
el Premio a la Trayectoria de la CECOT (2025). Estas 
distinciones reconocen una obra centrada en generar 
oportunidades reales para personas en situación de 
vulnerabilidad y en impulsar un modelo empresarial 
al servicio del bien común.

Jaume Llopis CasellasJaume Llopis Casellas es Licenciado en Ciencias 
Políticas, Económicas y Comerciales por la Uni-
versidad de Barcelona, Master en Economía y Di-
rección de Empresas por IESE Business School. 
Universidad de Navarra y Doctor en Economía y  
Dirección de Empresas por la Universidad Ramón 
Llull. Profesor de Dirección Estratégica de IESE 
Business School, ha ejercido también como profe-
sor invitado en IPADE (México), AESE (Portugal), 
IDE (Ecuador), INCAE (Nicaragua), IEEM (Uruguay), 
MDE (Costa de Marfil), Instituto San Telmo (Sevilla), 
y EADA (Barcelona). Desde 1992 ha organizado los 
Encuentros de Empresarios de Alimentación y Be-
bidas de IESE Business School en España, y desde 
2015 en México. Su curso Qué hacen los Buenos Di-
rectivos. Prioridades de la Alta Dirección, cuenta 
con más de 34.000 alumnos inscritos en la platafor-
ma online Coursera.

Ha sido Presidente y Director General de Moulinex 
España y LATAM, Director de Nestlé España, Direc-
tor General primero de AGF-Unión Fénix, Consejero 
Delegado de Borges International Group y Presidente 
de Galacteum. Además, acumula una larga experien-
cia como miembro de más de 40 Consejos de Admi-
nistración, y es Senador del FC Barcelona. 

Conferenciante habitual, coach y autor de 8 libros, al-
gunos best sellers empresariales, fue elegido Mejor 
Director de Marketing de España en 1975 por la re-
vista Marketing Actualidad y Mejor Directivo del Año 
en 1982 por la AED (Asociación Española de Directi-
vos). En 2023 fue investido como Académico Numera-
rio de la Real Academia Europea de Doctores.



 

«El ser humano, incluso en la fragilidad de la enfermedad mental, conserva una 
dignidad inviolable que florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar 
donde sentirse útil y ser reconocido»

«Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca perdurar, no ha 
sido solo un proyecto empresarial, sino una filosofía de vida»

Cristóbal Colón Palasí

Colección Real Academia Europea de Doctores 

1914  - 2025

D
el

 m
an

ic
om

io
 a

 la
 R

ea
l A

ca
de

m
ia

: a
lg

un
as

 r
efl

ex
io

ne
s 

so
br

e 
la

s 
id

ea
s 

de
 P

la
tó

n
C

ri
st

ób
al

 C
ol

ón
 P

al
as

í

206

Del manicomio a  
la Real Academia: 
algunas reflexiones 
sobre las ideas  
de Platón

Cristóbal Colón Palasí

Reial Acadèmia Europea de Doctors 
Real Academia Europea de Doctores
Royal European Academy of Doctors

Barcelona - 1914

Cristóbal Colón PalasíCristóbal Colón Palasí  (Zaragoza, 1949) es psicólogo 
y fundador de La Fageda, proyecto social y empre-
sarial que dirigió y presidió durante cuarenta y dos 
años y del cual es actualmente presidente honorífico. 
Formado en Psicología en la Universidad Autónoma 
de Barcelona, inició su trayectoria profesional en di-
ferentes centros psiquiátricos en Zaragoza, Martorell 
y Salt, donde trabajó con personas con discapacidad 
intelectual y/o trastornos mentales graves, y donde 
desarrolló una mirada centrada en la dignidad, el re-
conocimiento y el trabajo como instrumento de desa-
rrollo y crecimiento personal.

En 1982 fundó la cooperativa La Fageda, en Olot, 
como respuesta a las condiciones de vida de los an-
tiguos manicomios. El proyecto combina actividades 
productivas —granja, jardinería, elaboración de lác-
teos y mermeladas, y visitas guiadas— con un mode-
lo de acompañamiento integral que incluye empleo, 
formación, vivienda, ocio y apoyo psicosocial. Su en-
foque parte de la dignidad inviolable de la persona y 
defiende que “el sentido del trabajo es un trabajo con 
sentido”.

La singularidad de La Fageda ha despertado interés 
nacional e internacional y se estudia en centros como 
IESE, ESADE y universidades como Harvard. El pro-
yecto recibe anualmente miles de visitantes y está 
reconocido como un caso de éxito en economía social 
y gestión centrada en la persona.

A lo largo de su trayectoria, Cristóbal Colón ha re-
cibido numerosas distinciones institucionales, entre 
las que destacan la Creu de Sant Jordi (2009), el Turn 
the World Outward Award (Arbinger Institute, 2022), 
la Medalla de la Ciudad de Olot (2024), el doctorado 
honoris causa por la Universidad de Girona (2024) y 
el Premio a la Trayectoria de la CECOT (2025). Estas 
distinciones reconocen una obra centrada en generar 
oportunidades reales para personas en situación de 
vulnerabilidad y en impulsar un modelo empresarial 
al servicio del bien común.

Jaume Llopis CasellasJaume Llopis Casellas es Licenciado en Ciencias 
Políticas, Económicas y Comerciales por la Uni-
versidad de Barcelona, Master en Economía y Di-
rección de Empresas por IESE Business School. 
Universidad de Navarra y Doctor en Economía y  
Dirección de Empresas por la Universidad Ramón 
Llull. Profesor de Dirección Estratégica de IESE 
Business School, ha ejercido también como profe-
sor invitado en IPADE (México), AESE (Portugal), 
IDE (Ecuador), INCAE (Nicaragua), IEEM (Uruguay), 
MDE (Costa de Marfil), Instituto San Telmo (Sevilla), 
y EADA (Barcelona). Desde 1992 ha organizado los 
Encuentros de Empresarios de Alimentación y Be-
bidas de IESE Business School en España, y desde 
2015 en México. Su curso Qué hacen los Buenos Di-
rectivos. Prioridades de la Alta Dirección, cuenta 
con más de 34.000 alumnos inscritos en la platafor-
ma online Coursera.

Ha sido Presidente y Director General de Moulinex 
España y LATAM, Director de Nestlé España, Direc-
tor General primero de AGF-Unión Fénix, Consejero 
Delegado de Borges International Group y Presidente 
de Galacteum. Además, acumula una larga experien-
cia como miembro de más de 40 Consejos de Admi-
nistración, y es Senador del FC Barcelona. 

Conferenciante habitual, coach y autor de 8 libros, al-
gunos best sellers empresariales, fue elegido Mejor 
Director de Marketing de España en 1975 por la re-
vista Marketing Actualidad y Mejor Directivo del Año 
en 1982 por la AED (Asociación Española de Directi-
vos). En 2023 fue investido como Académico Numera-
rio de la Real Academia Europea de Doctores.







Del manicomio a la  
Real Academia: algunas 
reflexiones sobre  
las ideas de Platón

Excmo. Sr. D. Cristóbal Colón Palasí





Del manicomio a la  
Real Academia: algunas 

reflexiones sobre las  
ideas de Platón

 
Discurso de ingreso en la Real Academia Europea de Doctores, como  

Académico de Honor, en el acto de su recepción  
el 18 de diciembre de 2025

por el

Excmo. Sr. D. Cristóbal Colón Palasí
Psicólogo y Fundador del proyecto social La Fageda 

y contestación del Académico de Número

Excmo. Sr. Dr. Jaume Llopis Casellas
Doctor en Economía y Dirección de Empresas

COLECCIÓN REAL ACADEMIA EUROPEA DE DOCTORES 

www.raed.academy

 

Barcelona - 1914



© Cristóbal Colón Palasí
© Real Academia Europea de Doctores

La Real Academia Europea de Doctores, respetando como criterio de autor 
las opiniones expuestas en sus publicaciones, no se hace ni responsable ni 
solidaria.

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorización escrita de los titula-
res del “Copyright”, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la repro-
ducción total o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, 
comprendidos la reprografía y el tratamiento informático y la distribución 
de ejemplares de ella mediante cualquier medio o préstamo público. 

Producción Gráfica: Ediciones Gráficas Rey, S.L.

Impreso en papel offset blanco superior por la Real Academia Europea de 
Doctores.

ISBN: 978-84-09-80349-1
D.L: B 23777-2025 
Impreso en España –Printed in Spain- Barcelona

Fecha de publicación: diciembre 2025



7

  �AGRADECIMIENTOS

Excelentísimo señor presidente, 
excelentísimas señoras y señores académicos, 
señoras y señores:

En primer lugar, quiero agradecer al presidente de esta Real 
Academia, excelentísimo doctor don Alfredo Rocafort, a la 
Junta de Gobierno y a todos los académicos, la enorme satis-
facción de haberme admitido como académico de honor. 

Quiero agradecer también a los Excelentísimos doctores don 
Domènec Melé y don Marc Yeste, que han tenido la generosi-
dad de acompañarme en este acto como padrinos.

Y agradecer de manera muy especial al excelentísimo doctor 
don Jaume Llopis -que será quien contestará a mi discurso- el 
haberme propuesto como miembro de esta ilustre institución.
No hay palabras suficientes para expresar mi gratitud.

Cuando el profesor Llopis me comunicó la propuesta de ingre-
so, sentí —como es natural— un cúmulo de emociones con-
tradictorias.

En primer lugar, sorpresa. Después, duda: la duda de si real-
mente era merecedor de semejante honor y distinción. Luego, 
alegría, por el reconocimiento que esta institución me otorga, 
no solo a mi persona, sino también a todas las personas que, 
día tras día, participan en la construcción del proyecto de La 
Fageda.



8

cristóbal colón palasí

Y, finalmente, un cierto temor reverente, al saber que debía 
dirigirme a ustedes con un discurso que estuviera a la altura de 
esta ocasión y de este escenario.

Entre esas emociones hubo también un recuerdo que me con-
movió profundamente: el del día en que asistí al acto de ingreso 
en esta misma Academia de mi querido amigo y maestro, el 
profesor José Antonio Segarra.

José Antonio Segarra, junto a Josep María Bonmatí, actual 
presidente de La Fageda, fueron durante años mis hombres de 
confianza, los compañeros con los que levantamos la arquitec-
tura moral, jurídica y humana del proyecto. 

En ellos encontré el mismo espíritu que animaba la Academia 
de Platón: la búsqueda del bien común, la unión entre el pen-
samiento y la acción, entre la verdad y la justicia. Por eso, este 
discurso quiero dedicarlo especialmente a ellos dos, y también 
a todos los miembros del Patronato de La Fageda, que con su 
trabajo discreto y perseverante han sostenido el proyecto du-
rante este tiempo.

Dedico este discurso también a todas las personas que forman 
y han formado parte del proyecto de la Fageda, que gracias al 
esfuerzo diario de cada uno de ellos, dan vida a nuestra peque-
ña polis.

Quiero compartir este reconocimiento tan especial con mis 
hijos, María y Joan, espectadores y protagonistas a la vez del 
transcurrir de tantos años, donde La Fageda ha estado presente 
cada día de nuestra vida, también con sus compañeros Martin 
y Carmen y como no con mis nietos Elías y Gabriel que nos 
alegran cada día de nuestra vida.



9

agradecimientos

He querido dejar para el final el reconocimiento más especial 
para Carmen, mi mujer y compañera, madre de mis hijos; que 
me ha acompañado a lo largo de todos estos años en esta aven-
tura loca, y con un amor incondicional. Ha sido un ejemplo 
para todos nosotros, enseñándonos día a día, que, viendo y re-
conociendo, que cuidando y amando a las personas, aflora en 
ellas eso invisible, eso que nos define como humanos y nos hace 
únicos y irrepetibles.

Agradezco profundamente a esta Real Academia la generosidad 
con que me acoge. Recibo este honor con humildad y con la 
conciencia de que todo reconocimiento implica una gran res-
ponsabilidad.





11

ÍNDICE

AGRADECIMIENTOS.................................................................................... 	  7	

DISCURSO DE INGRESO .......................................................... 	 13 

INTRODUCCIÓN .................................................................................. 	 13 

LOS INICIOS DE LA FAGEDA............................................................ 	 21 

UNA FILOSOFÍA DE VIDA Y PLATÓN  
COMO INSPIRACIÓN.......................................................................... 	 27 

EL RECONOCIMIENTO COMO EJE FUNDAMENTAL  
DE LAS RELACIONES........................................................................... 	 39 

EL TRABAJO COMO ESCUELA DEL ALMA.................................. 	 47 

EL PODER Y LA RESPONSABILIDAD: GOBERNARSE  
PARA GOBERNAR.................................................................................. 	 53 

LA CULTURA DE LA POLIS: ¿QUÉ HACEMOS CUANDO 
NADIE NOS VE?...................................................................................... 	 57 

CUÁL ES NUESTRA VISIÓN DE LA ECONOMÍA....................... 	 61 

EL MITO DE LA CAVERNA, UNA METÁFORA 
IMPRESCINDIBLE................................................................................. 	 65 

REFLEXIÓN FINAL................................................................................ 	 71 

BIBLIOGRAFÍA........................................................................................ 	 75 

DISCURSO DE CONTESTACIÓN...........................................	 79

Publicaciones de la Real Academia Europea de Doctores.................	 91  





13

  �INTRODUCCIÓN 

Seguramente el título de mi ponencia —Del manicomio a la 
Real Academia: algunas reflexiones sobre las ideas de Platón— ha-
brá despertado cierta curiosidad, sobre todo entre aquellos de 
ustedes que no conocen el proyecto por el cual, supongo, se me 
ha propuesto el ingreso a esta ilustre institución.

Permítanme, pues, unas breves palabras para situarlo.

El proyecto de La Fageda nace de mi experiencia profesional de 
más de diez años en varias instituciones psiquiátricas.

Allí descubrí que el ser humano, incluso en la fragilidad de la 
enfermedad mental, conserva una dignidad inviolable que 
florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar don-
de sentirse útil y ser reconocido.

De esa convicción nació, hace ya más de cuarenta años, una 
pequeña comunidad que, con el tiempo, se transformó en una 
empresa social singular, dedicada a prestar servicios de jardi-
nería, a la elaboración de yogures, mermeladas y helados, pero 
cuyo propósito más profundo no es producir alimentos, 
sino construir un proyecto donde las personas puedan tener 
una vida buena, con dignidad y plenitud.

Una experiencia práctica de lo que, en términos platónicos, po-
dría llamarse la búsqueda del buen gobierno del alma y de la 
comunidad.



14

cristóbal colón palasí

La Academia de Platón, fundada hace más de dos mil qui-
nientos años en Atenas, fue el lugar donde se unieron el pen-
samiento, la ética del buen gobierno y la educación del alma.

Y hoy, al incorporarme a esta Real Academia, que como la de Pla-
tón, también aspira a servir a la verdad, al bien y a la belleza, me 
ha parecido oportuno plantear unas reflexiones sobre esas mismas 
ideas, tan antiguas y, sin embargo, tan actuales y necesarias.

Sócrates y Platón: el origen de una vocación

Platón (427–347 a.C.) nació en una Atenas convulsa, en un 
momento de crisis política y espiritual tras la guerra del Pelo-
poneso. De familia noble, fue educado para ocupar puestos de 
gobierno. Sin embargo, el encuentro con Sócrates marcó un 
giro irreversible en su vida. Sócrates, que no dejó nada escrito, 
era un hombre de una pobreza material extrema, pero de una 
riqueza interior inagotable. No enseñaba en una escuela, sino 
en la plaza; no ofrecía discursos, sino preguntas; no daba res-
puestas, sino preguntas sobre lo esencial

Platón contempló cómo este hombre, acusado de “corromper a 
los jóvenes” y de “no reconocer a los dioses de la ciudad”, acep-
taba la condena a muerte antes que traicionar su conciencia. 
“Vale más sufrir la injusticia que cometerla” diría, anticipando 
una revolución ética que siglos después retomará el cristianis-
mo. La injusticia que la polis comete contra Sócrates se con-
vierte para Platón en la evidencia de que la ciudad sólo puede 
ser justa si antes lo son los ciudadanos.

Sócrates enseñó con su vida que es preferible morir antes que 
traicionar el alma. Platón transformó ese gesto en pedagogía, 
en política, en filosofía. Ambos vivieron convencidos de que la 
verdad se busca hacia dentro, y que sólo quien se ha conocido 
a sí mismo puede servir al bien común.



15

discurso de ingreso

Platón fundará la Academia en Atenas alrededor del 387 a.C., 
considerada la primera institución filosófica de enseñanza sis-
temática. En su entrada se decía: “Que no entre quien no sepa 
geometría”. No era elitismo intelectual, sino una declaración 
metafísica: sólo quien ha aprendido a leer el orden del cosmos 
es capaz de ordenar su alma y, por extensión, la ciudad.

Platón es, en cierto modo, el arquitecto invisible de nuestra 
civilización. Su pensamiento no sólo fundó la filosofía como 
búsqueda de verdad orientada al bien, sino que impregnó la 
cultura, la ética, la política, la educación, la espiritualidad y la 
comprensión misma del ser humano durante más de dos mil 
años.

La Academia platónica es el germen de la universidad occiden-
tal. Para Platón, educar no es transmitir información, sino des-
pertar en el alma el recuerdo de la verdad. Esta concepción de 
la educación como desarrollo integral de la persona inspirará 
los modelos clásicos de paideia, el pensamiento tradicional y la 
pedagogía espiritual cristiana.

Como dijo el matemático Whitehead, “toda la historia de la 
filosofía occidental no es sino una nota a pie de página de 
Platón”.

Situada la figura de Platón, permítanme que, antes de entrar 
en el núcleo de mi reflexión, les ofrezca unas pinceladas de mi 
propia trayectoria.

Nací en Zuera, un pequeño pueblo de Aragón. Mi infancia 
estuvo marcada por la cercanía con la naturaleza, pero también 
por una herida temprana: la muerte repentina de mi padre 
cuando yo tenía trece años.



16

cristóbal colón palasí

Ese acontecimiento cambió mi vida por completo y me llevó 
a Zaragoza, donde empecé a trabajar como aprendiz en una 
sastrería.

Eran mediados de los años sesenta. El entorno político y social 
de aquel momento estaba marcado por el franquismo, la guerra 
de Vietnam, el movimiento hippie y las revueltas del mayo del 
68 en París. En ese contexto mis ideas marxistas, de las que años 
más tarde me alejé, me llevaron en dos ocasiones a la cárcel.

El impacto de la muerte de mi padre hizo más presente la certe-
za de nuestra finitud, y con ella surgieron las grandes preguntas:

¿Quiénes somos? ¿Qué sentido tiene vivir?

Me preguntaba también qué es la conciencia, qué es la cordu-
ra, qué significa perderla, qué es la locura.

En esta búsqueda de respuestas conocí a dos psiquiatras que me 
permitieron entrar en contacto con la realidad de los manico-
mios de aquella época. Y visité el manicomio de Zaragoza por 
primera vez. 

Hospital psiquiátrico de Salt.



17

discurso de ingreso

Aquella primera visita cambió mi vida para siempre. Cincuenta 
años después, todavía recuerdo con claridad el olor nauseabun-
do que desprendía aquel pabellón donde malvivían una cin-
cuentena de hombres, en un lugar que solo puedo definir como 
inhumano, más parecido a un establo que a otra cosa.

El mundo de la sastrería no daba a mi vida el sentido que estaba 
buscando, y aquella experiencia tuvo un efecto catalizador. Deci-
dí dejar la sastrería y comenzar a trabajar en el manicomio de Za-
ragoza; después en el de Martorell y finalmente en el de Girona. 

Fue una experiencia desgarradora: eran lugares donde el su-
frimiento humano hacía desaparecer la dignidad que todos 
tenemos. Espacios donde el sufrimiento parecía ocuparlo todo, 
hasta el punto de eclipsar la dignidad que cualquier persona 
posee por el simple hecho de existir. Entrar cada día en esos 
pabellones significaba enfrentarse a miradas perdidas, a vidas 
suspendidas y a un sistema que, lejos de cuidar, anulaba.

Hospital psiquiátrico de Salt.

En los últimos años del franquismo, diversos hospitales psi-
quiátricos de España comenzaron a situarse en el centro del 



18

cristóbal colón palasí

debate público. Surgieron denuncias de profesionales, familia-
res y colectivos sociales que reclamaban visibilidad para una 
realidad insoportable: miles de personas vivían internadas en 
condiciones inhumanas, sometidas a rutinas que no respetaban 
ni su libertad ni su identidad. El hospital de Salt fue uno de 
los lugares donde estos conflictos estallaron con más fuerza, 
poniendo en evidencia la necesidad urgente de replantear todo 
el modelo asistencial.

A raíz de estas denuncias se produjo un incremento significativo 
de nuevos profesionales que llegaban con convicción y espíritu 
crítico, dispuestos a participar en un proceso de transformación 
profunda. Entre ellos me encontraba yo. Todos compartíamos 
la certeza de que era imprescindible impulsar una reforma 
que devolviera a los pacientes su condición de sujetos y no 
de objetos del sistema.

Mientras tanto, en distintos países europeos hacía tiempo que se 
consolidaba lo que se conoció como el movimiento de la “an-
tipsiquiatría”. Este cuestionaba frontalmente las contradiccio-
nes, las limitaciones y los abusos de la psiquiatría institucionali-
zada. Las experiencias lideradas entre otros por Franco Basaglia 
en Trieste representaban para nosotros una fuente de inspiración 
y un horizonte posible. Su trabajo demostraba que otra forma de 
acompañar, tratar y vivir la salud mental era viable.

Basaglia sostenía que “el manicomio no cura: encierra, opri-
me, despersonaliza y, en muchos casos, mata”. Sus palabras 
nos interpelaban con una fuerza enorme. Armados con estas 
ideas, comenzamos a promover actividades, pequeñas al prin-
cipio, que intentaban romper con la dinámica inútil del en-
cierro. Trabajábamos para abrir espacios de relación, fomentar 
la participación de los usuarios y construir nuevas formas de 
convivencia dentro y fuera de los muros del hospital.



19

discurso de ingreso

Aquellas iniciativas fueron 
el germen de un cambio 
que, con el tiempo, con-
tribuiría a transformar la 
atención psiquiátrica y a 
reivindicar el valor de cada 
persona, más allá de su 
diagnóstico. 

Mi pasado artesano me lle-
vó a especializarme en las 
actividades de labortera-
pia. En aquellos manico-
mios creamos pequeños es-
pacios donde esas personas 
—que hasta ese momento 
solo eran sombras—, con 
sus manos podían construir objetos, que a su vez les devolvían 
una cierta existencia.

Yo me preguntaba: si hacer estas manualidades, más propias de 
un entorno escolar, les daba un poco de esperanza,

¿cómo sería si pudiésemos construir un proyecto donde el 
trabajo fuera real, y no solo un “como si”?

Al terminar mi licenciatura en Psicología, comprendí que la vi-
sión de la realidad que ofrecían el marxismo, el psicoanálisis o 
el existencialismo, corrientes filosóficas dominantes en aquellos 
años universitarios, me resultaban profundamente insatisfacto-
rias. Orienté entonces mis intereses hacia otros planteamientos, 
otras miradas sobre lo humano, que me abrieron las puertas a 
ver el mundo, al hombre y a mí mismo de una forma diferente. 
Volví a beber de las fuentes de la filosofía antigua y de la sa-

Hospital psiquiátrico de Salt.



20

cristóbal colón palasí

biduría perenne de todos los tiempos, con el anhelo de com-
prender la verdadera naturaleza de las cosas.

Me di cuenta de que, desde que el hombre es hombre, siempre 
se ha hecho las mismas preguntas:

¿Quién soy? ¿Cuál es el sentido de la vida? 

Y las respuestas, no podían ser ilimitadas: en lo esencial, todas 
las grandes tradiciones dicen lo mismo de forma diferente.

Cristóbal en una salida con los internos del hospital de Salt.



21

  �LOS INICIOS DE LA FAGEDA

Mis dudas sobre la eficacia de la laborterapia que pusimos en 
marcha en aquellas instituciones y mi desacuerdo con las ideas 
que sustentaban aquella práctica institucional, que se estaban 
implantando, me llevó a una crisis existencial.

Fue en ese momento cuando tomé la decisión de abandonar el 
mundo institucional en el que me había movido hasta enton-
ces y comenzar un proyecto en el que pudiera ser fiel a aquella 
primera intuición que me estremeció en el hospital de Zarago-
za: ayudar a esas personas condenadas de por vida por un 
diagnóstico aterrador. 

Así nació La Fageda en Olot, con catorce personas diagnostica-
das de trastornos mentales severos de la comarca de la Garrotxa. 
Un proyecto cargado de utopía: con el sueño de mejorar la vida 
de las personas con trastornos mentales a través del trabajo. El 
proyecto surgió como una respuesta profundamente humana.

Por eso me ha parecido coherente recurrir en este discurso a las 
ideas de Platón, no por erudición, sino porque ellas —junto al 
pensamiento tradicional y al realismo filosófico— han sido las 
fuentes de las que he bebido para orientar la vida y el gobierno 
de este proyecto.

En los inicios tenía tres ideas que para mí eran absolutamente 
esenciales y que debían servir de base al proyecto que soñába-
mos poner en marcha.



22

cristóbal colón palasí

La primera era crear una empresa real, con puestos de trabajo 
reales, en la que las personas pudieran sentirse útiles y necesa-
rias, y que además fuera sin ánimo de lucro, porque su razón 
de ser no sería solo su consistencia  económica, sino sobre todo 
buscar un trabajo bueno y una vida buena para sus integrantes.

La segunda era asegurar que las actividades que desarrolláse-
mos no acabaran convirtiéndonos en mano de obra barata 
para otros. Si queríamos ofrecer un camino de recuperación 
y crecimiento personal, debíamos evitar caer en la trampa del 
asistencialismo disfrazado de ocupación.

Inicios de la Fageda en Olot 1982. 

Y la tercera era que el proyecto naciera y se desarrollara en 
plena naturaleza. Intuía que ese entorno tendría una fuerza 
cualitativa y terapéutica inmensa: la naturaleza como espacio 
de calma, de belleza y de conexión, algo totalmente diferente 
a lo que se veía en las instituciones psiquiátricas de entonces.



23

discurso de ingreso

Al mismo tiempo, había otras cosas que también sabía, cómo 
dijo tantas veces Sócrates: sabía que no sabía.

Tenía la convicción profunda de que nos enfrentábamos a una 
iniciativa extremadamente compleja. No teníamos experiencia, 
ni recursos económicos, ni un proyecto definido que pudiéra-
mos presentar con claridad. Pero había algo que sí teníamos 
muy claro: no queríamos volver al manicomio.

Éramos, en el fondo, un pequeño grupo con una gran intui-
ción y una enorme necesidad de dar sentido a lo que habíamos 
vivido y visto en los manicomios. No queríamos regresar a ese 
mundo de sombras, de pasillos interminables, de sufrimiento 
silencioso y dignidades rotas. Esa certeza, que nacía de la ex-
periencia más dura, fue un motor poderosísimo. Nunca mejor 
dicho, lo que estábamos pensando era, literalmente, un pro-
yecto de locos. Un proyecto que nadie nos había pedido y del 
que nadie esperaba nada. Pero precisamente por eso era tan 
necesario.

Con el tiempo he comprendido que aquella mezcla de ingenui-
dad, osadía y esperanza fue decisiva. No teníamos casi nada, 
salvo una intuición clara y la determinación de llevarla a cabo. 
Y quizá por eso, como decía Chesterton, “la aventura puede 
ser loca, pero los aventureros deben estar cuerdos”

Tal vez no éramos cuerdos en el sentido convencional, pero sí 
estábamos impulsados por una cordura más profunda: la cor-
dura de quien sabe que hay algo que debe hacerse, aunque 
todo parezca indicar que es imposible.

La etimología de la palabra cordura, “cordis”, se refiere a estar 
conectado con el corazón. Entonces podemos decir que todo el 
proyecto estaba preñado de cordura.



24

cristóbal colón palasí

Recuerdo perfectamente las innumerables dificultades a las que 
nos hemos tenido que enfrentar a lo largo de todos estos años, 
pero siempre he tenido la certeza de que las cosas seguían ade-
lante, no sólo por nuestro esfuerzo y nuestras capacidades, sino 
por alguna otra razón inexplicable. Pues cada vez que se presen-
taba alguna situación que parecía insoluble, acababa solucio-
nándose. Esto se ha ido repitiendo a lo largo de toda la historia 
del proyecto. Dicen que lo más increíble de los milagros es que 
ocurren. Estoy convencido de que La Fageda es una muestra 
palpable de ello.

Así pues, lo que comenzó siendo un anhelo, pronto se convirtió 
en una apuesta valiente: crear un proyecto que uniera lo social 
con lo empresarial, donde el objetivo no fuera solo producir, 
sino transformar vidas. 

Con el tiempo, aquella utopía fue tomando forma. Hoy, La 
Fageda es una realidad consolidada que acoge y da sentido a 
más de 600 personas, muchas de ellas en situaciones de vulne-

Primeros trabajos auxiliares en Olot.



25

rabilidad. Personas con trastornos mentales, con discapacidad 
intelectual, pero también de otros colectivos en riesgo de ex-
clusión. Aquí encuentran trabajo, formación, vivienda, acom-
pañamiento y, sobre todo, un lugar donde son reconocidas en 
su dignidad y en su valor intrínseco. Un lugar que posibilite a 
todos sus integrantes poder vivir una vida buena. 

La Fageda ha demostrado que es posible armonizar el bienes-
tar de las personas con la eficiencia económica. Que una em-
presa puede ser rentable sin renunciar a su alma. Que el desarrollo 
humano y el bien común pueden estar en el centro de una orga-
nización. Y que, con una filosofía clara, una visión profunda del 
ser humano y un compromiso firme, se pueden romper barreras, 
desafiar prejuicios y construir un proyecto que inspire a otros. 

Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca 
perdurar, no ha sido solo un proyecto empresarial, sino una 
filosofía de vida. Aquí es donde la filosofía de Platón se con-
vierte en una fuente de luz. 

Trabajando en la finca de Santa Pau. 

discurso de ingreso



     



27

  �UNA FILOSOFÍA DE VIDA Y PLATÓN 
COMO INSPIRACIÓN

El éxito o el fracaso de cualquier grupo humano —sea una fa-
milia o una empresa— no depende de sus estructuras externas, 
sino de la calidad de las relaciones que sus miembros estable-
cen entre sí.

Y esas relaciones, a su vez, dependen de la comprensión que 
tengamos de lo que es un ser humano.

Por eso, en La Fageda, antes de hablar de economía, o de tra-
bajo nos preguntamos primero: ¿Qué es una persona? ¿Qué 
somos?

Esa es la pregunta fundamental a la que la filosofía ha inten-
tado dar respuesta a lo largo de todos los tiempos. Porque de la 
respuesta que nos demos dependerá todo lo demás. 

Desde que el hombre es hombre hasta hoy, la filosofía ha in-
tentado responder a estas preguntas esenciales que acompañan 
al ser humano:

¿Cómo vivir?

¿Qué es el Bien?

¿Qué significan la verdad, la justicia, la belleza, la bondad,  
el amor?

¿Qué sentido tiene la vida? ¿Qué sentido tiene el trabajo?



28

cristóbal colón palasí

Los hombres y mujeres de todas las épocas se han hecho estas 
preguntas. Y las respuestas que han dado han determinado la 
manera en que han construido sus comunidades.

Si creemos que el hombre es solo un conjunto de necesidades 
biológicas o un engranaje productivo, su valor dependerá de 
su rendimiento. Pero si creemos que el hombre es un ser cuya 
esencia es espiritual, entonces su dignidad es inviolable, incluso 
cuando no produce nada.

Por eso hemos elegido a Platón, que al igual que los sabios de 
todos los tiempos, nos orientan a ver que el ser humano no es 
solo un cuerpo, sino que posee una dimensión espiritual que 
participa de un orden superior: el mundo de las Ideas eternas.

Para nosotros es evidente que esta mirada sobre lo humano es 
una de las muchas posibles, de hecho, toda la filosofía moderna 
desde Descartes propone diversas alternativas, en nuestra opi-
nión insuficientes. 

Pensamos que la respuesta que cada uno de nosotros nos demos 
sobre lo que somos determinará la relación que mantengamos 
con nosotros mismos y con los demás. Ninguna economía y 
ningún modelo empresarial podrá ser eficaz si parte de una 
comprensión sesgada del ser humano. De esa respuesta —a ve-
ces inconsciente, a veces consciente— brotarán nuestras leyes, 
nuestras formas de trabajo, nuestra forma de relacionarnos, 
nuestra idea de justicia. 

La respuesta a la pregunta “¿qué somos?” se convierte en la 
raíz de todas las demás respuestas: ¿cómo vivir? ¿qué es el bien? 
¿qué son las virtudes? ¿qué significa la verdad, la belleza o la 
justicia?



29

discurso de ingreso

Toda sabiduría tradicional nos recuerda que el hombre es el 
único ser sobre la tierra que se pregunta. Ningún animal cues-
tiona el sentido de su existencia ni el destino de su alma. Solo 
el ser humano experimenta esa inquietud que lo arranca de la 
mera supervivencia y lo empuja a buscar una vida buena, digna 
de ser vivida, y para esto necesita respuestas verdaderas.

De este gesto inaugural —la pregunta— nace toda la filosofía. 
Por eso, en la Apología, Sócrates afirma que «una vida sin exa-
men no merece ser vivida», porque solo quien se interroga, 
quien se pregunta, es capaz de tener una vida con sentido.

Platón lo entendió profundamente. Por eso toda su obra se des-
pliega en forma de diálogos: un teatro del pensamiento donde 
Sócrates no da lecciones desde una cátedra, sino que interroga. 
No enseña respuestas; ayuda a recordar. Su misión —dice él 
mismo— no es transmitir información, sino despertar lo que 
el alma ya sabe y ha olvidado. De ahí surge el nombre de la 
técnica que lo hizo inmortal: la mayéutica, palabra griega que 
significa comadrona o partera.

La mayéutica socrática es el arte de ayudar al alma a dar a luz 
las verdades que lleva dentro, como hacen las parteras cuando 
ayudan a las mujeres a parir al hijo que llevan dentro de sí.

En el Teeteto, este arte se hace explícito mediante una imagen 
magistral. Teeteto, turbado por sus dudas y desconcertado por 
preguntas que no logra resolver, confiesa su confusión. Sócra-
tes lo mira con ternura intelectual y le dice: «Sufres dolores de 
parto, Teeteto, porque no eres estéril; llevas un fruto dentro de ti.» 
Y añade: «¿No has oído que soy hijo de una excelente y vigorosa 
partera llamada Fenáreta? Y no has oído también que yo practico 
ese mismo arte.» 



30

cristóbal colón palasí

Sócrates no se presenta como un sabio que enseña desde arriba, 
sino como quien acompaña un nacimiento interior. El discí-
pulo no recibe desde fuera, sino que da a luz el fruto que lleva 
adentro.

Aquí justamente, cuando nos referimos a la mayéutica socrática 
comienza a entreverse el vínculo con lo que en La Fageda lla-
mamos preguntabilidad. 

En La Fageda distinguimos dos capacidades que orientan nues-
tra manera de estar en el mundo: la responsabilidad —la ha-
bilidad de dar respuestas adecuadas— y la preguntabilidad 
—la habilidad de hacerse preguntas verdaderas, esas que brotan 
de nuestro interior y nos orientan al camino correcto. La una 
mira hacia fuera: ¿qué respuesta doy? ¿qué acción realizo? La otra 
mira hacia adentro, ¿qué verdad me empuja? ¿ante que sombra 
tengo que detenerme?

Cuando en La Fageda hablamos de preguntabilidad, no nos 
referimos a un hábito puramente intelectual, sino a una ac-
titud vital. Es la disposición a escucharse por dentro; a aceptar 
la verdad que aflora, aunque incomode; a no huir del espejo 
que la pregunta nos tiende. 

La preguntabilidad es una forma de reconocimiento: recono-
cerme, preguntar ¿qué soy? y reconocer al otro, preguntar 
¿qué somos? ¿qué es el otro para mí? Sin este doble reconoci-
miento no hay relaciones auténticas. 
No hay madurez ética sin preguntabilidad, porque quien no se 
interroga acaba respondiendo desde la inercia. No hay comu-
nidad justa sin preguntabilidad, porque una comunidad que no 
se pregunta sobre sí misma se degrada, pierde identidad, deja 
de ser eficaz.



31

discurso de ingreso

Sócrates sabía que todo crecimiento auténtico, individual o 
comunitario, comienza con una pregunta bien formulada, 
con esa duda que actúa como partera de nuestra propia verdad. 
Solo allí donde hay preguntabilidad florece la responsabilidad 
madura, y son posibles unas relaciones satisfactorias, una vida 
que merezca ser vivida y una comunidad equilibrada y eficaz. 

Sócrates parte de la certeza de que Teeteto es fértil, que en su 
interior está el fruto de la verdad. Él se limita a hacer las pre-
guntas adecuadas para que recordemos lo que hemos olvidado.

Está en nuestra naturaleza la llamada a recordar y orientarnos 
hacia las ideas eternas de lo Verdadero, lo Bueno y lo Bello.
En otras palabras, el hombre es un ser que busca preguntán-
dose, que recuerda y reconoce.

En el diálogo del Menón, Sócrates y Menón buscan la natura-
leza de la virtud y asumen que es conocer lo que realmente es 
bueno. Sócrates acaba concluyendo que: “todo conocimiento 
es reminiscencia”, volver a recordar.

No aprendemos: recordamos. 

No descubrimos: volvemos a ver.

Si hay una idea que resume el corazón de la filosofía platónica, 
es esta: conocer es recordar.Y aunque pueda parecer una me-
táfora poética, en realidad encierra una intuición de una pro-
fundidad asombrosa, intuición que me ha guiado durante los 
últimos 45 años y que forma parte esencial en la concepción y 
en la vida de la Fageda. Según Platón, el alma humana proviene 
de un mundo superior, donde contempló la Verdad, el Bien y 
la Belleza en su pureza esencial.



32

cristóbal colón palasí

Al encarnarse, el alma olvida ese origen espiritual y queda su-
mida en la confusión del mundo sensible, el mundo que captan 
los sentidos, en las sombras de la caverna.

Pero no lo olvida del todo: conserva en su interior una huella 
sagrada, una memoria viva de lo que ha contemplado.

Por eso, cuando el alma se encuentra con algo verdadero, 
bueno o bello, reconoce en ello una luz familiar.

No lo aprende desde fuera: lo recuerda desde dentro.

Ese reconocimiento es el signo de que aún no hemos olvidado 
quiénes somos.

Y esta convicción está en el corazón mismo de La Fageda. 
Porque nuestro proyecto no nació de un plan de negocio, 
sino de una mirada sobre lo humano: la certeza de que cada 
persona, por limitada que parezca, guarda en su interior una 
chispa de grandeza, una información privilegiada, una semilla 
de plenitud que puede germinar si encuentra el clima adecuado 
de amor, de confianza y de sentido.

Como hemos dicho antes, detrás de toda organización, sea cual 
sea su finalidad, hay siempre una concepción —más o menos 
consciente— de lo que es el ser humano. Esa concepción es una 
respuesta a la pregunta filosófica: ¿qué somos?. Esa visión define 
su verdadero propósito, orienta sus decisiones y moldea sus re-
laciones.

El éxito de La Fageda, si algo así puede decirse, está directa-
mente vinculado a esta comprensión concreta de lo que es el 
hombre y a los principios y valores que de ella se deriven.
Todo lo que hemos hecho a lo largo de estos años —desde 



33

cómo nos relacionamos hasta como trabajamos— ha brotado 
de esta visión de lo que es el hombre.  

Y si hablamos de relaciones entre personas, debemos comenzar 
por poner en común qué concepción tenemos de lo que somos 
y cómo debemos relacionarnos. Solo así podremos seguir avan-
zando juntos en el propósito que da sentido a todo lo demás: 
vivir una vida buena, una vida en la que cada persona pueda 
florecer y aportar lo mejor de sí misma.

Fiesta anual de la comunidad de La Fageda

Los diálogos de Platón, en concreto los de la República, tratan 
de la búsqueda de la justicia como la fuente del buen gobierno 
del alma y de la polis, y han sido una inspiración que me ha 
ayudado en la creación del proyecto y en la toma de decisiones  
a lo largo de todos estos años.

¿Qué es un ser humano en la filosofía de Platón?

A la pregunta sobre que es un ser humano, Platón nos dice 
que somos seres sociales, que desde que nacemos estamos en 
relación con otros individuos como nosotros y que poseemos 

discurso de ingreso



34

cristóbal colón palasí

tres facultades que nos definen. La inteligencia, que nos da la 
capacidad de discernir lo verdadero de lo falso. La voluntad, 
que nos impulsa a elegir lo correcto o lo incorrecto, lo bueno o 
lo malo. Y un alma capaz de amar y de compadecerse del otro, 
pero también capaz de odiar y de desear el mal.

Platón añade que estas capacidades, que constituyen la esencia 
de lo que somos, son las que nos permiten la reminiscencia, 
recordar aquello que ya llevamos dentro, reconocer en nuestro 
interior los principios universales de la Verdad, del Bien y de 
la Belleza: las Ideas eternas. 

Así, la inteligencia, la voluntad y el alma son tres reflejos en no-
sotros de una misma luz. Cuando estas facultades se unifican y 
actúan orientadas hacia su propia naturaleza, el ser humano se 
ordena interiormente; y cuando una organización cultiva estas 
mismas facultades en sus miembros, se convierte en una comu-
nidad ordenada, justa y, por lo tanto, verdaderamente eficaz.

Estos principios universales, dice Platón, no son meros ideales 
subjetivos, son realidades universales, objetivas, intemporales y 
evidentes, presentes en todo ser humano, independientemente 
del lugar, la época o la cultura en que se esté. Cada uno de no-
sotros puede, sin enseñanza previa, distinguir la verdad de 
la mentira, la justicia de la injusticia, lo noble de lo vil, por-
que estas realidades están inscritas en nuestra conciencia como 
una brújula interior. Como por ejemplo:

Cuando, por error, nos dan dinero de más en el supermercado 
y lo devolvemos, porque sabemos que es honesto (Verdad)

Cuando abrimos la puerta al vecino que viene cargado con bol-
sas, porque sabemos que es adecuado (Bien)



35

discurso de ingreso

Cuando nos quedamos sin aliento contemplando un paisaje, 
porque sabemos que es bello (Belleza)

Estas capacidades innatas que poseemos y los principios que 
revelan, hacen posible la vida en comunidad. Son el funda-
mento sobre el que se construyen las organizaciones humanas, 
las leyes, la cultura y la convivencia. Nos permiten vivir juntos, 
crear vínculos sólidos y aspirar a una vida digna y buena. Como 
hemos dicho anteriormente, todos los diálogos que Platón de-
sarrolla en La República en la búsqueda de la justicia como vir-
tud, están basados en esta concepción de lo que el hombre es.

Principios, Valores y Virtudes 

A partir de esta visión del ser humano, y siguiendo las ense-
ñanzas de Platón, en La Fageda distinguimos entre princi-
pios y valores. Los principios son universales y permanen-
tes; son los pilares que ordenan moral y espiritualmente a los 
grupos humanos para vivir en sociedad y crear comunidades. 
Los valores, en cambio, son personales, relativos, culturales: 
aquello a lo que cada uno otorga valor.

Imagen de grupo de La Fageda. 



36

cristóbal colón palasí

Estamos habituados a oír que actualmente vivimos una crisis 
de valores. Pero lo cierto es que valores tenemos todos. El 
problema no es una ausencia de valores sino la falta de crite-
rio para discernir qué es lo realmente valioso. Y esto ocurre 
porque hemos perdido de vista los principios. Sin principios 
cada uno valora según sus gustos o intereses, sin guía que los 
oriente. Por eso, no vivimos una crisis de valores, sino una 
crisis de principios. 

Si los principios son universales y objetivos, los valores, en cam-
bio, son personales y subjetivos: representan aquello que cada 
uno de nosotros valora. Como hemos dicho, todos tenemos va-
lores, incluso las personas que actúan desde el mal. También un 
delincuente o una banda mafiosa tienen sus propios valores, es 
decir, aquello que ellos valoran, aunque esté en contradicción 
con los principios. 

Aquí hay que hacer referencia a una reflexión que Sócrates hace 
a Trasimaco –su interlocutor– en el libro 1º de La República 
refiriéndose a como los principios universales están inscritos en 
el interior de todo ser humano. Dice Sócrates:

“¿Crees que un ejército, o unos piratas o unos ladrones o cualquier 
otra gente, sea cual sea la empresa injusta que vayan a realizar en 
común, pueden llevarla a cabo haciéndose injusticia y mintiéndose 
los unos a los otros?”

Sigue diciendo:

“Porque en efecto, la injusticia produce sediciones, odios y luchas de 
unos contra otros, mientras que la justicia trae concordia y amis-
tad. ¿Es así Trasimaco?”



37

discurso de ingreso

Llegados a este punto del texto de La República, Platón, nos 
muestra en su búsqueda de la justicia como virtud, que cuando 
nuestros valores están alineados y son coherentes con los 
principios universales afloran las virtudes. Las virtudes pues 
no son otra cosa que los principios encarnados en el alma y en 
el obrar humano. La prudencia, iluminada por la inteligen-
cia; la fortaleza, sostenida por la voluntad; y la templanza, que 
equilibra los deseos y las pasiones. Cuando estas tres virtudes 
están armonizadas actuamos con justicia. 

La justicia es, en el pensamiento platónico, las virtudes en 
acción: la sabiduría vivida.

En la polis, como en el alma, hay justicia cuando cada uno de 
los integrantes cumple su función en armonía con los demás. 
Y en La Fageda este principio ha guiado siempre nuestra con-
vivencia. Intentamos que cada persona pueda ocupar un lugar 
conforme a sus capacidades y también a sus límites. No forza-
mos a nadie a ser lo que no es; intentamos ayudar a que cada 
uno pueda encontrar su lugar natural, aquel en el que puede 
dar lo mejor de sí mismo y sentirse parte de un orden superior 
que lo trasciende. 

Podemos decir, entonces, que todo el proyecto de La Fageda 
se apoya en una antropología del orden y del sentido. Orden, 
porque creemos que la vida humana tiene una estructura y un 
para qué, un fin. Sentido, porque ese fin no es otro que el bien 
común. 

Nuestra tarea —como personas y como comunidad— es reco-
nocer ese orden y vivir de acuerdo con él.



38

cristóbal colón palasí

Por eso en la Fageda, solemos decir con frecuencia que “el sen-
tido del trabajo es un trabajo con sentido”.

Trabajos en el campo años ochenta



39

  �EL RECONOCIMIENTO COMO EJE 
FUNDAMENTAL DE LAS RELACIONES

Hemos dicho que conocer es recordar, que nuestro intelecto 
nos permite reconocer y admitir la verdad de aquello que es 
verdadero. Y, en este proceso, podemos reconocer en nosotros 
mismos lo que realmente somos.

En La Fageda hemos podido comprobar que el verdadero cam-
bio se hace desde dentro de nosotros, cuando uno descubre que 
vale, que puede, que lo que hace tiene sentido. 

En realidad, la organización como comunidad no hace más que 
ayudarnos a recordar lo que somos.

Como miembros de una polis, de una organización de personas 
que buscan en común conseguir unos objetivos, sabemos que 
todos tenemos la necesidad de ser reconocidos. Las personas 
nos constituimos a través de la mirada del otro. Desde que na-
cemos crecemos bajo la mirada de nuestra madre y, a lo largo de 
la vida, seguimos necesitando ser vistos y reconocidos.

El recuerdo que tengo de aquellas personas que malvivían entre 
las tapias del manicomio es que estaban ausentes de su propia 
vida porque no eran vistas ni reconocidas por nadie.

Reconocerse a uno mismo, en el fondo es recordar lo que 
somos. Es levantar el velo del olvido existencial en el que la 
vida moderna tantas veces nos sumerge. 



Ahora bien, este proceso de reconocimiento no es una auto-
afirmación ciega, es una mirada honesta hacia dentro. Debe-
mos ser conscientes de nuestras capacidades, nuestros anhelos, 
nuestros deseos e ilusiones; pero también de nuestras limita-
ciones, imperfecciones y defectos. Esta mirada objetiva y veraz 
sobre nosotros mismos nos sitúa en la realidad de lo que somos, 
y desde ahí podemos establecer relaciones auténticas con los 
demás. 

Reconocerse a uno mismo implica asumir nuestra incom-
pletitud. En nuestro interior habita la noción clara de la per-
fección, pero al mismo tiempo somos conscientes de que no 
estamos a la altura, sabemos que no somos perfectos. Esa dis-
tancia entre lo que somos y lo que intuimos que deberíamos 
ser, nos hace sufrir. Pero también nos impulsa a superarnos, a 
mejorar, a crecer en humanidad. 

Solo desde ese reconocimiento interno —realista, humilde y 
esperanzado— podemos mirar al otro, sabiendo que también 
es imperfecto, con empatía, sin juzgarlo, y abrirnos a una rela-
ción basada en la igualdad y el respeto mutuo

Cuando uno se reconoce, cuando vuelve a conocer quién es, 
está entonces en condiciones de reconocer al otro. 

Si el conocimiento verdadero es un recordar como dice Pla-
tón, el amor verdadero es reconocer al otro. Recordar quién soy 
me permite ver y reconocer quién es el otro. Porque conocer y 
amar son, en el fondo, las dos caras de la misma moneda. Uno 
solo puede conocer lo que ama, y no puede amarlo si no lo 
conoce.

Esta es, a mi entender, la grandeza de la reminiscencia plató-
nica: que el descubrimiento de la verdad no es una conquista 

cristóbal colón palasí

40



41

discurso de ingreso

externa, sino un regreso a la propia interioridad, a esa luz que 
siempre ha estado ahí y que a veces queda apagada por el ruido, 
la prisa o la desesperanza.

Por eso, en La Fageda decimos que, en realidad, a lo que de 
verdad nos dedicamos no es a fabricar yogures, sino a re-
conocernos mutuamente. Porque cuando una comunidad es 
capaz de mirarse con verdad, con respeto y con amor, entonces 
vuelve a surgir en ella lo mejor del ser humano: la dignidad re-
cuperada, la confianza renacida y la sensación profunda de que 
la vida tiene sentido.

Trabajadoras de la sección de lácteos

¿Qué es la reminiscencia platónica?

Como hemos dicho, el fundamento que sustenta la filosofía de 
Platón es la reminiscencia, entender que conocer es recordar. 
¿Pero cómo recordamos? ¿Dónde habita esa memoria del 
alma? Él respondería que en la parte más noble y profunda de 



42

cristóbal colón palasí

nuestro ser, el nous, la razón iluminada por el Bien; aquello que 
nosotros identificamos con la consciencia. Esa información 
privilegiada que todos llevamos dentro, esa voz interior que 
nos susurra, ese testigo que nos recuerda quiénes somos incluso 
cuando nos hemos perdido o estamos tentados a hacerlo. 

Esa voz que a veces nos incomoda con sus verdades cuando nos 
dice qué es lo correcto y lo incorrecto.

En La Fageda a esa voz interior solemos llamarla, con humor 
y con una cierta ternura, el inquilino. Este huésped silencioso 
que habita dentro de nosotros. Escuchar al inquilino, es lo 
que Platón llama reminiscencia, es volver a escuchar la voz 
de lo que realmente somos.

Aquí tenemos que hacer referencia otra vez a los diálogos de 
Platón, en donde Sócrates explica que, desde la infancia, una 
voz interior —su daimón— le advertía siempre cuando iba a 
actuar mal. No le dictaba qué hacer, sino que le orientaba hacia 
lo justo. 

La referencia más significativa aparece en la Apología, cuando 
Sócrates se defiende ante el tribunal ateniense que acaba con-
denándole a muerte por pervertir a la juventud. Allí  Sócrates 
afirma:

«Desde niño tengo un daimón, una voz que, cuando se hace oír, 
siempre me desvía de lo que estoy a punto de hacer, pero nunca me 
obliga.»

Esta voz no es una superstición, ni un oráculo externo, sino la 
forma simbólica mediante la cual Sócrates nombra la dimen-
sión más alta del alma, el nous, la consciencia iluminada, la 
chispa divina. Eso que nosotros llamamos el inquilino.



43

discurso de ingreso

Es en este punto donde Platón introduce uno de los concep-
tos más fecundos de su filosofía moral: la eudaimonía. Literal-
mente significa “tener un buen daimón”, vivir acompañados 
y conducidos por esta voz interior que nos orienta hacia el 
bien. No se trata, por tanto, de la felicidad entendida como 
bienestar o placer, sino como vida lograda: una existencia ar-
monizada con aquello que somos en lo más profundo. Eudai-
monía es dejar que el inquilino nos guíe, vivir de acuerdo con 
el orden interior del alma, reconociendo la verdad que habita 
en nosotros y actuando conforme a ella.

Cuando el hombre vive escuchando su daimón, cuando orien-
ta su inteligencia, su voluntad y sus sentimientos hacia lo más 
alto, se realiza como persona. Eudaimonía es, entonces, el fruto 
maduro de la reminiscencia: cuando recordamos lo que somos 
y lo encarnamos en nuestra vida. Cuando escuchamos al inqui-
lino y dejamos que conduzca el rumbo de nuestra existencia.

Pero a veces no lo escuchamos, porque el camino del re-
cuerdo no está exento de dificultades. Platón advertía que el 
alma, al mirar el mundo sensible, puede dejarse arrastrar por 
las sombras y confundir la apariencia con la realidad, como 
hacen los esclavos de la caverna. Es la gran tentación del au-
toengaño: creer que somos lo que tenemos, lo que hacemos o 
lo que aparentamos. Cuando olvidamos al inquilino interior 
empezamos a traicionarnos, y la autotraición es siempre el 
principio de toda injusticia. Quien se engaña a sí mismo 
acaba engañando a los demás; quien no se reconoce deja de 
reconocer al otro.

El ser humano, según Platón, no es un ser que ya está hecho, 
sino un ser en camino. No vive instalado, sino tensionado en-
tre el polvo del que proviene y la luz a la que está llamado. La 
virtud no es, entonces, una simple costumbre, sino el arte de 



44

cristóbal colón palasí

orientarse hacia arriba, de ordenar la fuerza de nuestros deseos 
para ponerla al servicio de lo más alto escuchando al inquilino. 
Aquí vuelve a resonar la eudaimonía: vivir bien es vivir orien-
tados por la voz que nos llama a ser mejores, es conducir 
nuestra vida hacia la luz.

En el Fedro, diálogo en el que Platón nos habla sobre la virtud, 
narra el mito del carro alado y nos invita a imaginar el alma 
como un carro tirado por dos caballos alados. Uno noble, dó-
cil, amante del orden; el otro indómito, impetuoso, cargado 
de deseo. El auriga, que representa la razón iluminada por el 
Bien, debe aprender el arte de conducirlos. Cuando lo consi-
gue, el alma se eleva hacia las realidades eternas. Esa elevación 
es imagen de la eudaimonía: la armonía del alma que, guiada 
por el daimón, el auriga recuerda su origen y se orienta hacia 
su destino. Cuando el auriga fracasa y se deja dominar por sus 
pasiones, el carro cae: es el olvido de sí, la traición al inquilino.

Esta imagen nos evoca el tránsito en el que habitamos por 
nuestra condición humana: el anhelo de volar y el riesgo de 
precipitarnos. 

Por eso, el primer deber de toda persona y de toda comunidad 
es mantenerse fiel a su verdad interior, es escuchar al inquilino. 
En La Fageda solemos decir: no perder el sentido de las cosas. 
El sentido de toda organización es la memoria viva del alma 
colectiva. Cuando se pierde el sentido empieza el desorden, la 
fragmentación, la indiferencia.

Así pues, recordar, reconocerse y reconocer al otro son, en-
tonces, tres actos de una misma fidelidad: la fidelidad a lo que 
somos. Vivir en eudaimonía es precisamente esto: dejar que la 
verdad interior tenga la palabra, y hacer de la vida —como decía 
Sócrates— un testimonio del alma orientada hacia el bien.



45

discurso de ingreso

En este proceso de reconocimiento mutuo, el trabajo nos ofre-
ce un escenario verdaderamente excepcional para descubrir 
los elementos esenciales que todos necesitamos para vivir 
una vida buena. El trabajo es una escuela silenciosa donde se 
forja el carácter, donde se revelan con claridad nuestras fuerzas 
y nuestras fragilidades, nuestra capacidad de perseverar, de ser-
vir, de cooperar y de poner nuestras habilidades al servicio de 
algo que nos trasciende.

Por eso, en La Fageda nos hemos esforzado desde el inicio en 
construir una comunidad que haga posible un trabajo bueno, 
un trabajo con sentido para todas las personas que formamos 
parte del proyecto. Porque solo quien vive escuchando al inqui-
lino —es decir, en eudaimonía— puede trabajar no solo por 
necesidad, sino por vocación; no solo para ganarse la vida, sino 
para hacer de su vida una obra verdadera.

Trabajadores de la sección de jardinería





47

  �EL TRABAJO COMO ESCUELA DEL 
ALMA

Como ya se dijo con anterioridad al hablar de la concepción 
del ser humano, este posee tres capacidades que lo definen: 
la inteligencia, la voluntad y el alma. Por otra parte, el ser 
humano, según Platón, está constituido por tres dimensiones: 
cuerpo, mente y espíritu. Es en la dimensión espiritual donde 
se integran estas tres capacidades mencionadas anteriormente.

Un trabajo verdaderamente humano ha de ser capaz de satisfa-
cer las tres dimensiones:

•  �Cuerpo: el trabajo debe ser útil y estar remunerado. No hay 
dignidad sin un sustento. Satisfacer nuestras necesidades bá-
sicas no es un privilegio, es una condición de posibilidad 
para todo lo demás.

•  �Mente: el trabajo debe ofrecer posibilidades de desarrollo, de 
aprendizaje, de mejora. Necesitamos aprender cosas nuevas, 
sentir que avanzamos, que nuestras capacidades se desplie-
gan.

•  �Espíritu: el trabajo debe permitirnos crecer como personas, 
relacionarnos con bondad, superar la tendencia natural al 
egoísmo, y al individualismo. Es en el trabajo donde pode-
mos descubrir que formamos parte de algo más grande que 
nosotros mismos, que servimos a una causa común, que con-
tribuimos. Porque cuando el trabajo es verdaderamente hu-
mano, las capacidades que integran esta dimensión espiritual 
-la inteligencia, la libertad y el amor- pueden desplegarse. 
Entonces, el trabajo deja de ser una mera tarea productiva 



48

cristóbal colón palasí

y se convierte en un espacio donde elegimos con sentido, 
amamos a través del servicio y ponemos nuestra inteligencia 
al servicio de un bien común. Así, trabajar no es solo hacer, 
sino también ser. 

Y cuando una actividad laboral logra satisfacer las tres dimen-
siones de la persona —cuerpo, mente y espíritu—, se genera 
un círculo virtuoso: cada persona se ayuda ayudando a las 
demás. Esa cadena de ayuda mutua construye comunidad, 
fortalece la autoestima y genera vínculos verdaderos. Esa cade-
na en la Fageda la llamamos la cadena del sentido.

Este círculo virtuoso es el alma de la polis que diría Platón. 
Aquí no hablamos de trabajo como mera producción. Habla-
mos de sentido. Y cuando decimos sentido, decimos direc-
ción, propósito y significado. 

En muchas empresas, el concepto central que organiza la ac-
tividad es el de cadena de valor: una secuencia de procesos 
orientados a generar un producto o servicio que aporte valor 
económico y competitivo a los consumidores. Esa cadena de 
valor es, sin duda, necesaria también en La Fageda. No po-
dríamos existir sin una estructura empresarial sólida y eficiente 
que asegure la viabilidad económica del proyecto. Pero nuestra 
visión va más allá.

La cadena de sentido que cultivamos no sustituye a la cade-
na de valor, la trasciende. La primera responde a la lógica del 
mercado, la segunda obedece a la lógica del corazón. Ambas 
conviven, se entrelazan dándose fuerza mutuamente pero no se 
confunden. En La Fageda, el trabajo tiene valor económico, sí, 
pero sobre todo tiene valor humano. En el fondo se trata de no 
confundir los medios con los fines.



49

discurso de ingreso

Podríamos decir, sin exagerar, que la clave del éxito de La Fage-
da reside en el entrelazamiento armonioso de dos cadenas que, 
lejos de oponerse, se refuerzan mutuamente: la cadena de valor 
y la cadena de sentido. 

Por un lado, la cadena de valor representa nuestra actividad 
empresarial: la producción de bienes y servicios útiles, de cali-
dad, que responden a las exigencias del mercado. Esta cadena 
sostiene la viabilidad económica del proyecto, garantiza su au-
tonomía y nos permite generar empleo estable. Es, por tanto, 
una estructura necesaria que otorga a nuestro trabajo utilidad, 
continuidad y dignidad.

Por otro lado, la cadena de sentido es el alma que inspira ese 
trabajo. Es la conciencia de que cada actividad realizada —des-
de alimentar a las vacas hasta diseñar un yogur o atender a un 
visitante— tiene una dimensión que va más de lo material, es 
significativa, personal y forma parte del todo. Porque ese traba-
jo, para ser plenamente humano, ha de estar orientado por un 
propósito, por una idea de bien, de belleza, de perfección. Esto 
en términos platónicos seria la justicia, el obrar con prudencia, 
fortaleza y templanza. 

Cuando hablamos de hacer las cosas con sentido, decimos que 
queremos hacerlas bien. Y cuando decimos bien, decimos tam-
bién con excelencia, con cuidado, con amor.

Ahora bien, lo más decisivo no es la existencia aislada de es-
tas dos cadenas, sino una coherencia entre ellas. La cadena de 
valor permite que el trabajo sea útil; la cadena de sentido 
permite que ese mismo trabajo sea bello, bueno, pleno. Y 
es precisamente la simbiosis entre ambas lo que genera una di-
námica virtuosa: el trabajo bien hecho satisface una necesidad 



50

cristóbal colón palasí

real, y al mismo tiempo responde a una vocación profunda del 
ser humano de hacer las cosas con perfección.

Y aquí emerge una verdad que en La Fageda hemos aprendido 
con los años: para tener una cadena de valor estable y sólida, 
necesitamos buenos profesionales. Pero para tener una cade-
na de sentido auténtica, necesitamos profesionales buenos. 
Es decir, personas que no solo dominen su oficio, sino que se 
muevan por una ética del cuidado, por un deseo de servir, por 
una voluntad de hacer el bien a través del trabajo bien hecho. 
Personas que no solo sepan hacer cosas, sino que sepan por 
qué y para quién las hacen.

En La Fageda, no creemos en el éxito como una meta fría y cal-
culada. Creemos en una forma de hacer las cosas que, al unir el 
valor económico con el valor existencial, crea un espacio donde 
la dignidad humana puede florecer. La cadena de sentido y la 
cadena de valor no son dos estructuras separadas: son los dos 
hilos de una misma trama, los dos brazos de una obra profun-
damente humana.

Así, la cadena de valor es el soporte necesario; pero la cadena de 
sentido es la razón de ser. Una permite que el proyecto funcio-
ne; la otra, que tenga alma.

El trabajo con sentido no solo cambia el mundo que nos 
rodea. Nos cambia a nosotros por dentro.

Esta es la filosofía que intentamos llevar a la práctica, no exenta 
de errores y fracasos. 

El trabajo, así entendido lejos de ser un castigo o una pesada 
obligación, es —como diría Platón— una oportunidad para 
ordenar el alma. En él se nos revela lo que somos y lo que pode-



51

mos llegar a ser. En él aprendemos a discernir entre lo esencial 
y lo accesorio, entre el mero esfuerzo y el verdadero servicio. 
De alguna manera, cada jornada de trabajo es un pequeño 
gimnasio espiritual donde ejercitamos las virtudes de la pru-
dencia, la templanza, la fortaleza y, en consecuencia, obramos 
con justicia. Un espacio donde ponemos a prueba nuestra ca-
pacidad de transformar el don que se nos ha dado, en un bien 
para los demás.

Trabajadora en la fábrica de yogures

Platón, en La República, describe la ciudad justa como 
aquella en la que cada uno cumple aquello que le corres-
ponde según su naturaleza. La justicia consiste, en última 
instancia, en que cada parte del alma y cada miembro de la 
comunidad haga lo que le es propio, sin invadir el lugar del 
otro ni renunciar al suyo. No hay justicia sin orden interior, y 
no hay orden interior sin descubrir cuál es nuestra tarea en la 
gran sinfonía del conjunto.

discurso de ingreso



52

cristóbal colón palasí

En La Fageda hemos traducido esta enseñanza con una frase 
sencilla que resume una convicción profunda: todos servimos 
para algo, aunque sabemos que no todos servimos para lo 
mismo. Y en esta diversidad de capacidades y de dones no hay 
desigualdad de dignidad, sino una rica pluralidad de vocacio-
nes. Platón en libro III de La República, en el mito de los me-
tales, nos recuerda que todos procedemos de una misma tierra, 
todos compartimos un origen común, pero a cada alma se le da 
un temple particular y una misión distinta. Somos iguales en 
dignidad, pero diferentes en vocación. 

Confundir igualdad con uniformidad, como hace el mundo 
moderno, conduce a destruir la armonía de los contrarios que 
hace posible una comunidad viva, fecunda y justa.

En La Fageda buscamos vivir lo contrario: reconocer las dife-
rencias, ordenarlas y armonizarlas al servicio del bien común. 
Cuando esto ocurre, el trabajo deja de ser un simple intercam-
bio económico para convertirse en un camino de realización 
personal y comunitaria. El taller, la granja, la cocina, la ofici-
na o el huerto se convierten en espacios donde cada persona 
encuentra su lugar, despliega sus capacidades y se siente parte 
esencial del conjunto.

Eso, en lenguaje de Platón, es la justicia.

En nuestro lenguaje cotidiano, simplemente lo llamamos tra-
bajo con sentido.

Por eso en la Fageda decimos que el trabajo así entendido, 
es una escuela de virtud y una cura para el alma.



53

  �EL PODER Y LA RESPONSABILIDAD:  
GOBERNARSE PARA GOBERNAR

Platón decía que la polis no se sostiene en la jerarquía formal, 
sino en la madurez de quienes la integran. Todos, independien-
temente del lugar que ocupemos —seamos jardineros, respon-
sables de área, directores o miembros del patronato— cargamos 
con una cuota de poder. Un poder pequeño o grande, visible o 
discreto, pero siempre real.

El poder de influir en el ánimo del otro.

El poder de facilitar o dificultar una tarea.

El poder de corregir o herir.

El poder de reconocer o ignorar.

El poder, en definitiva, de hacer el bien o apartarnos de él.

Por eso, para nosotros, hablar de poder es inseparable de ha-
blar de responsabilidad. Y hablar de responsabilidad es hablar 
de liderazgo y de reconocimiento. Porque nadie puede liderar 
a otro si no ha aprendido antes a escucharse a sí mismo, a 
reconocer su verdad interior, a ordenar sus propias pasiones, y 
a atender a ese inquilino que nos recuerda quiénes somos y que 
corresponde hacer.

Platón nos advierte que nadie puede guiar a otro si no sabe go-
bernarse a sí mismo. El liderazgo no consiste en mandar, sino 
en conducir. Y para conducir es preciso haber aprendido antes 
a conducir ese carro interior, domando el impulso y escuchan-



54

cristóbal colón palasí

do la guía de la parte más alta de uno mismo. Cómo el auriga 
en el mito del carro alado, el verdadero líder no reacciona desde 
la urgencia o la fuerza, sino desde la visión. Liderar es ayudar a 
que otros recuerden hacia dónde deben volar.

Este camino hacia el interior, que en Platón coincide con el 
ascenso hacia la luz del Bien, tal como describe en el mito de la 
caverna, es la condición para que el liderazgo no se convierta 
en un ejercicio de dominio, sino en una forma de servicio. 
Sin esta conversión interior, el poder se trivializa, se vuelve ca-
prichoso y la comunidad se debilita. En cambio, con ella, el 
poder se transforma en herramienta de cuidado, de protección 
y de orientación hacia el bien común.

Por eso, cuando hablamos de la función del patronato como 
máximo órgano de poder y responsabilidad de nuestra organi-
zación, no nos referimos simplemente a un órgano de supervi-
sión. Lo entendemos como la instancia que preserva la orien-
tación de la polis hacia el bien. Su autoridad tiene sentido solo 
si se ejerce como servicio, solo si cada uno de sus miembros ha 
recorrido ese trabajo interior que Platón exigía al filósofo-rey: 
pasar del gobierno de uno mismo al gobierno para los demás.

Cuando dedicamos este discurso al patronato, no hacemos un 
gesto protocolario. Reconocemos que su labor consiste preci-
samente en custodiar este orden interior, en mantener viva la 
orientación de nuestra comunidad hacia la justicia. 

El Patronato de La Fageda, en su tarea cotidiana, refleja ese 
ideal platónico de gobierno:

•  Busca el equilibrio entre lo económico y lo social,

•  Procura la justicia en las decisiones,



55

•  �Y orienta el conjunto hacia el sentido, hacia ese Bien que está 
por encima de cualquier interés inmediato.

Gobernar así no es administrar recursos, sino custodiar el alma 
colectiva, procurando que cada uno de nosotros haga un buen 
uso del poder que le ha sido confiado, pequeño o grande.

Trabajadores planta lácteos.

discurso de ingreso





57

  �LA CULTURA DE LA POLIS: ¿QUÉ  
HACEMOS CUANDO NADIE NOS VE?

Antes hemos dicho que la calidad de las relaciones entre los 
integrantes de cualquier grupo humano determina su buen 
funcionamiento: es lo que suele llamarse la cultura organiza-
cional. En último término, la cultura de La Fageda, como en la 
polis platónica, está condicionada a la respuesta a esta pregunta: 
¿Qué hacemos cuando nadie nos ve? 

La calidad de nuestra cultura depende de la respuesta que de-
mos a esa pregunta. Depende de si cada uno ha conquistado, 
al menos un poco, el gobierno de sí mismo. Depende de si el 
anillo de Giges —metáfora del poder y de la tentación— 
encuentra en nosotros un alma ordenada o un alma dispersa.

En el libro II de La República, Platón narra este mito con la 
clarividencia de quien conoce en profundidad el alma humana. 
El anillo concede a quien lo lleva el poder de la invisibilidad: la 
posibilidad de actuar sin testigos, sin consecuencias, sin miedo 
al castigo. Glaucón, su interlocutor, sostiene que, ante una oca-
sión semejante, cualquier hombre elegiría la conducta que más 
le beneficie, sea justa o no. 

Según él, la justicia no es más que un acuerdo forzado por el 
temor al castigo y por la vigilancia mutua.

Pero Platón, con la serenidad de quien ha visto más allá de las 
apariencias, responde que la justicia no es un artificio exte-
rior, sino el orden interior del alma. Y que el hombre ver-
daderamente justo, aunque se quedara completamente solo, 



58

cristóbal colón palasí

seguiría obrando el bien porque el bien es su alimento, su des-
canso, su forma natural de vivir.

Esta enseñanza nos acompaña desde los inicios de La Fageda. 
Porque, desde entonces, hemos repetido que la cultura es lo 
que hacemos cuando nadie nos ve. No es una frase ingeniosa: 
es una declaración antropológica. Significa que nuestra comu-
nidad se sostiene, no sobre controles, auditorías o reglamentos, 
sino sobre la orientación interior de cada persona hacia el bien. 
Sobre la presencia viva de ese inquilino que nos recuerda quié-
nes somos y que corresponde hacer en cada momento.

Imagen de la jornada Faig Fageda del 2025

Cuando afirmamos que cada uno debe actuar correctamente, 
aunque nadie esté mirando, no proponemos una ética heroica, 
sino algo mucho más elemental: la justicia como forma de or-
den interior que se expresa en gestos concretos.



59

· �En cómo limpiamos una mesa de trabajo, aunque nadie 
nos lo exija.

· �En cómo tratamos a una persona vulnerable cuando no 
habrá aplausos de otros.

· �En cómo resolvemos un conflicto sin herir a quien tenemos 
delante.

· �En cómo un responsable corrige sin humillar.

· �En cómo un miembro del patronato renuncia a imponer su 
criterio cuando reconoce que la verdad está en otro lugar.

El patronato es la instancia que debe asegurar el buen gobier-
no de la organización, y que esta no use el “anillo de Giges” 
para desviarse de su misión. Su tarea no es solo técnica; es éti-
ca. No vela únicamente por los indicadores, sino por el alma 
de la comunidad. Su poder se legitima en la medida en que 
se ejerce orientando sus decisiones hacia ese sol del que nos 
habla Platón, que da luz a nuestras acciones y calor a nuestros 
corazones.

En estos tiempos en que con frecuencia reducimos la palabra 
éxito a beneficios económicos, cuotas de mercado o capacidad 
de competir en entornos cada vez más exigentes, considero 
esencial recuperar una mirada más amplia y más honda sobre 
lo que realmente significa prosperar como organización.

Vivimos rodeados de indicadores financieros, de curvas de creci-
miento y de análisis de rendimiento que, aun siendo necesarios, 
corren el riesgo de imponerse como único criterio de valoración. 
Sin embargo, el verdadero balance de una empresa no se mide 
únicamente en euros ni en magnitudes que ignoran la dimensión 
humana de nuestro trabajo. Reducir la empresa a su mecánica 
económica sería olvidar su razón de ser más profunda.

discurso de ingreso



60

cristóbal colón palasí

Por ello, me parece imprescindible recordar que la empresa es, 
y debe seguir siendo, una de las grandes constructoras de la 
sociedad. Pero una empresa alcanza su plenitud cuando genera 
comunidad, cuando ofrece oportunidades reales y dignifica la 
vida de quienes forman parte de ella. El verdadero éxito con-
siste en vidas transformadas.

En definitiva, el mito del anillo de Giges nos ayuda a expre-
sar algo que en La Fageda intentamos vivir cada día: que una 
comunidad solo es justa cuando cada uno de sus miembros se 
gobierna primero a sí mismo, cuando escucha al inquilino que 
nos recuerda aquello que ya sabemos: la certeza innata de lo 
que es correcto. Y que la grandeza de una polis —sea la Atenas 
de Platón o nuestra humilde comunidad— depende, en último 
término, de lo que elegimos hacer cuando nadie nos observa.



61

  �CUAL ES NUESTRA VISIÓN DE LA 
ECONOMÍA 

Cuando hablamos de economía, solemos pensar —como hace 
la modernidad— en un conjunto de técnicas para producir, 
distribuir y consumir bienes. Pero para Platón, como para no-
sotros, la economía no es un fin en sí misma, sino la consecuen-
cia natural de un modo de estar en el mundo. En La República, 
el maestro ateniense afirma que «como el alma es, así será la 
ciudad»;  del mismo modo, según sea el alma de cada uno, así 
se comportará también en sus negocios. 

Es decir: la estructura económica de una polis refleja el orden 
interior de quienes la habitan.

Por eso, cuando describe cómo debería organizarse la ciudad 
justa, Platón no comienza hablando de monedas, mercados o 
leyes comerciales, sino del alma. Solo cuando el ser humano 
está ordenado interiormente —cuando inteligencia, voluntad 
y alma colaboran bajo el gobierno del Bien— la ciudad puede 
organizar su trabajo y su economía de forma justa. Este es el 
núcleo de su idea de justicia: «que cada cual haga lo que le co-
rresponde según su naturaleza» pues en ello radica la armonía 
del alma y de la ciudad.

Antes de aplicar la justicia a los tribunales, Platón la aplica a la 
vida de cada día, al taller y al oficio. El trabajo es justo cuando 
nace de la vocación de cada persona, como nos recuerda él en 
el mito de los metales, y la economía es sana cuando permite 
que cada ciudadano aporte lo mejor de sí en servicio de la co-
munidad. Por eso, para Platón, la economía está subordinada 



62

cristóbal colón palasí

a la antropología, a la visión que tengamos de lo que somos: 
primero el alma, luego la ciudad; primero el sentido, luego la 
producción. Esta es la filosofía que sustenta nuestra cadena de 
valor y de sentido.

En el Libro II de La República, Sócrates invita a imaginar una 
ciudad de necesidad, una comunidad saludable, mesurada, don-
de cada persona trabaja para satisfacer lo indispensable en coo-
peración con los otros. Allí, la economía está al servicio de la 
vida, y no al revés. Pero cuando los ciudadanos dejan de con-
formarse con lo necesario y buscan lujos, comodidades y place-
res superfluos, nace lo que Platón llama la ciudad hinchada, la 
ciudad febril. Lo expresa así:

«La ciudad que sólo pretende lo necesario, la que realmente puede 
llamarse una ciudad saludable… Pero si los ciudadanos se nie-
gan a contentarse con lo necesario y añaden sofás, mesas, diversos 
condimentos, perfumes, mujeres de placer, y todo cuanto podemos 
imaginar… entonces la ciudad se hará mayor.»

Esa desviación tiene consecuencias graves: una ciudad que de-
sea más de lo que necesita entra en conflicto con sus veci-
nos. Platón lo advierte con sorprendente actualidad:

«Entonces nuestra tierra, que antes bastaba, ya no bastará; y ha-
bremos de cortar a pedazos territorios de los vecinos porque necesi-
taremos más  pastos y campos; y ellos harán lo mismo con nosotros, 
si damos curso al exceso de riqueza, más allá de los límites de la 
necesidad,  dará origen a la guerra»

En otro pasaje Platón advierte que tanto la abundancia desme-
surada como la miseria extrema alteran el alma y corrompen la 
polis:



63

«Nuestros guardianes deben vigilar para que no penetren en la ciu-
dad la riqueza ni la indigencia, porque la una engendra molicie, 
ocio y afán de novedades; y la otra, ese mismo afán, acompañado 
además de bajeza y mezquindad.»

Veinticuatro siglos después, seguimos constatando que tanto 
la abundancia sin medida como la escasez desesperada generan 
inestabilidad, no solo económica, sino moral. Cuando la eco-
nomía olvida el equilibrio, la polis pierde su alma.

Imagen aérea de La Fageda

Estas palabras, escritas hace veinticuatro siglos, resuenan con 
fuerza en nuestro tiempo. Podría decirse que Platón anticipó lo 
que en el siglo XX denunció E. F. Schumacher cuando sostuvo 
que «lo pequeño es hermoso» y que una economía que persi-
gue el crecimiento ilimitado acaba destruyendo aquello que 
la sostiene: la naturaleza, la comunidad y la dignidad de las 
personas. 

Frente al gigantismo, Schumacher propone una economía «a la 
medida humana»; Platón, una polis «tan amplia como el alma 
pueda ordenar».

discurso de ingreso



64

cristóbal colón palasí

Nosotros, en La Fageda, hemos querido vivir de esa misma ló-
gica. Nuestra economía no nació para crecer, sino para servir. 
No queremos ser grandes, debemos de ser buenos. No parti-
mos de un plan de negocio, sino de una pregunta fundamental: 
¿cómo ofrecer un trabajo con sentido a quienes habían sido 
excluidos? Desde esa actitud, la economía vino después, como 
fruto de una praxis orientada al bien común. No competimos 
por cuotas de mercado, ni nos empeñamos en producir más de 
lo necesario. Entendimos, con Platón, que «tanto la pobreza 
como la riqueza desmedida corrompen el alma del ciudada-
no» (República, IV,), y que la verdadera abundancia no está en 
poseer, sino en compartir.

Hemos comprobado que cuando las personas se encuentran, 
cuando cada cual puede aportar lo mejor de sí, la economía se 
vuelve fecunda y eficaz. Lo hemos dicho en otras ocasiones: en 
realidad no nos dedicamos a fabricar yogures, sino a reco-
nocernos mutuamente. Y de ese reconocimiento —como Pla-
tón anticipa que ocurre en la polis justa— nace una economía 
con alma, discreta y sostenible.

Por eso creemos que la economía del futuro no será la que 
produce más, sino la que ordena mejor el alma de quien 
produce. No será la que conquiste mercados, sino la que favo-
rezca comunidades. No será la que crezca sin medida, sino la 
que recuerde quién es el ser humano y qué ha venido a hacer 
en el mundo.



65

  �EL MITO DE LA CAVERNA,  
UNA METÁFORA IMPRESCINDIBLE

Permítanme, antes de iniciar estas últimas reflexiones, evocar 
una de las imágenes más luminosas de la tradición filosófica: 
el mito de la caverna con el que Platón abre el Libro VII de 
La República. Allí nos invita a imaginar una cueva profunda 
donde unos hombres, encadenados desde la infancia, solo pue-
den mirar hacia un muro iluminado por un fuego que arde a 
sus espaldas. Sobre esa pared ven pasar sombras de objetos que 
otros transportan. Como jamás han visto otra cosa, confunden 
esas sombras con la única realidad existente.

Uno de los prisioneros es liberado. Al principio apenas puede 
soportar la luz del fuego. Luego asciende hacia el exterior, don-
de el resplandor del sol lo deslumbra hasta casi cegarlo. Pero 
poco a poco aprende a mirar. Descubre que lo real no son las 
sombras, sino los rostros, los árboles, la vida iluminada por el 
día. Y cuando finalmente puede contemplar el sol —símbolo 
del Bien, fuente de toda verdad, de toda justicia y de toda be-
lleza— comprende que la ignorancia humana no es un vacío, 
sino una falta de luz.

Pero el relato no culmina en la contemplación de la claridad. El 
prisionero, habiendo visto la verdad, acepta volver a la caver-
na para ayudar a otros a salir, aun sabiendo que quizá no será 
comprendido.

Cuando pienso en mi propia trayectoria, comprendo que mi 
vida profesional comenzó precisamente en una caverna. No por 
falta de entrega de quienes trabajaban allí, sino por la lógica 



66

cristóbal colón palasí

misma de las instituciones psiquiátricas de entonces. Aquellos 
manicomios eran lugares donde demasiadas veces los seres hu-
manos quedaban reducidos a sombras; no se les miraba como 
alguien, sino como a algo.

Patio del hospital psiquiátrico de Salt

Yo mismo, sumido en una crisis existencial y dudando ya de 
las corrientes filosóficas en las que me había formado, corría 
el riesgo de convertirme en un guardián de sombras. Pero no 
bastaba con indignarse: había que atreverse a proponer una al-
ternativa. Así nació La Fageda: como un intento humilde, lleno 
de incertidumbres, de construir una comunidad y una empre-
sa donde quienes habían sido expulsados a los márgenes de la 
polis pudieran recuperar su dignidad a través del trabajo y del 
reconocimiento mutuo.

En la Garrotxa, entre hayedos y volcanes, descubrimos que 
el trabajo bien hecho y compartido posee un poder repara-
dor. Allí, personas que durante años habían sido tratadas como 
“incapaces” comenzaron a recordar quiénes eran: seres capaces 



67

discurso de ingreso

de contribuir, de alegrar y ser alegrados, de servir, de crear, de 
amar. Allí, juntos, empezamos a salir de la caverna.

Cristóbal en la finca de La Fageda, en los años 80

No idealizo La Fageda. No es el mundo perfecto de las Ideas, 
sino una comunidad humana con límites, errores, tensiones y 
fragilidades. Pero desde el inicio quisimos que la lógica que la 
sostuviera no fuese la de las sombras, sino la búsqueda de una 
vida buena y digna para cada persona.

Pero si algo quisiera subrayar es que Platón no presenta este 
mito únicamente como una crítica a la ignorancia, sino como 
una llamada a la conversión interior, a aquello que los griegos 
llamaban metanoía. Esta palabra, que literalmente significa 
cambio de mente, transformación del modo de ver, no se refie-
re a un mero ajuste intelectual, sino a una reorientación pro-
funda del alma: a dejar de mirar las sombras como si fueran 
la verdad y volver la mirada hacia la luz que siempre nos ha 
sostenido.



68

cristóbal colón palasí

Platón afirma que el camino hacia esa luz no consiste en adquirir 
algo nuevo, sino en recordar lo que ya somos. El prisionero no 
“obtiene” la verdad: la reconoce. Es la reminiscencia de aquello 
que el alma conoció antes de ser encadenada por el miedo y la 
costumbre. Y ese recordar, como hemos dicho tantas veces en 
nuestra experiencia en La Fageda, no es otra cosa que reconocer-
se. Descubrir que la dignidad no se otorga: se despierta.

Esta metanoía —ese giro interior del alma que deja de mi-
rar hacia las sombras para orientarse a la luz— es doloroso 
porque implica abandonar seguridades aprendidas. Por eso 
Platón describe que los ojos del liberado sufren al comienzo: la 
luz hiere. Pero también cura.

Para Platón, la salida de la caverna no es un acto de rebelión, 
sino de obediencia a lo más alto: es la respuesta a una llamada. 
Del mismo modo, a lo largo de mi vida, no salí de aquella ca-
verna psiquiátrica por voluntad de éxito ni de reconocimiento, 
sino por fidelidad a una pregunta que me desestabilizaba: ¿Y si 
la persona es infinitamente más de lo que aquí se ve? Esa simple 
pregunta fue mi metanoía. 

Y por eso —como enseñaba Platón— el ascenso no concluye 
en la contemplación. La verdadera iluminación se verifica en el 
retorno. 

En este sentido, el mito es más que una alegoría epistemológi-
ca. Es un itinerario espiritual, una pedagogía del alma que 
nos recuerda que el liderazgo –como la propia vida– no 
consiste en destacar, sino en servir al bien. Que la empresa, 
la academia, la política, la educación y el trabajo sólo se justifi-
can si ayudan a los demás a ascender hacia aquello que pueden 
llegar a ser.



69

discurso de ingreso

Por eso me permito afirmar que el mito de la caverna no es úni-
camente una imagen fundacional de la filosofía, sino también 
una síntesis de nuestra historia: despertar del olvido, volver 
a mirar, reconocer al otro, construir juntos comunidad y 
devolver la luz recibida. Ese es, en el fondo, el itinerario si-
lencioso que hemos intentado vivir.





71

  �REFLEXIÓN FINAL

Hoy, después de tantos años, me encuentro aquí, en esta Real 
Academia. Y me presento ante ustedes no porque yo haya sa-
lido definitivamente de ninguna caverna, sino como alguien 
que ha sido sacado de muchas oscuridades por el encuentro 
con rostros concretos: personas con diagnósticos de enferme-
dad mental, personas con discapacidades, personas que se han 
quedado en los márgenes de la polis, trabajadores, familias, 
compañeros de camino. Ellos han iluminado mi propia igno-
rancia. Ellos son, en el fondo, los verdaderos maestros que hoy 
me traen hasta aquí.

Entiendo mi ingreso en esta Real Academia como un “retor-
no” en sentido platónico: una oportunidad para poner esta pe-
queña luz —que no es mía— al servicio del bien común. Por 
esto he querido titular este discurso “Del manicomio a la Real 
Academia”, y el mito de la caverna como metáfora del camino 
recorrido.

Platón no describe el mito como un suceso histórico, sino como 
un estado permanente del alma. Todos vivimos a menudo 
prisioneros de las sombras. La caverna no está afuera: está 
dentro de cada uno de nosotros, cuando olvidamos quiénes 
somos y quedamos encadenados por el miedo, la ignorancia 
o la indiferencia.

Platón describe el ascenso a la luz como un proceso doloroso, 
lleno de dificultades. Los ojos habituados a la oscuridad sufren. 
Así también el camino hacia la verdad exige perseverancia, 
humildad y valentía. En La Fageda durante todos estos años 



72

cristóbal colón palasí

hemos cometido muchos errores y sufrido múltiples fracasos, 
pero nunca hemos perdido el sentido de que ese era el verda-
dero camino.

La Real Academia, a la que tengo el honor de dirigirme, en-
carna, como la de Platón, esa vocación: mantener encendida 
la llama del pensamiento, de la verdad y del servicio al bien 
común. Este acto, en su sentido más profundo, no es un punto 
de llegada, forma parte de ese camino constante para elevar el 
alma hacia el Bien.

Por eso Platón concluye el mito con un gesto paradójico. Quien 
ha visto la luz no se queda fuera: vuelve a la caverna para libe-
rar a los demás. La sabiduría no se guarda: se comparte. El 
conocimiento verdadero es servicio. También nosotros estamos 
llamados a ese retorno: volver a los márgenes, a los lugares os-
curos, a las cavernas visibles e invisibles de nuestra sociedad, 
llevando una chispa de luz.

Así, el mito se convierte en un mapa interior: recordar quiénes 
somos, reconocer al otro, trabajar con virtud, vivir en comuni-
dad y volver siempre a la luz del sentido. Ese es el camino que 
hemos emprendido.

Hoy no llego a una meta, sino a un comienzo. Toda persona y 
toda organización tienen un alma, y su destino depende de 
la calidad moral con que se gobiernan.

Que este acto sea una renovación del compromiso con aquello 
que da sentido a nuestras vidas. Porque, al final, el verdadero 
viaje —como nos enseñó Platón— no consiste en conquis-
tar la luz, sino en despertar del olvido; no en poseerla, sino 
en dejarnos habitar por ella.  

Muchas gracias.  



73

discurso de ingreso





75

BIBLIOGRAFÍA

Platón. (2003). Apología de Sócrates (J. Calonge Ruiz, Trad.). 
Madrid: Alianza Editorial.

Platón. (2003). La República (J. Calonge Ruiz, Trad.). Madrid: 
Alianza Editorial.

Platón. (2014). Fedro (E. Lledó, prólogo, traducción y notas). 
Madrid: Gredos.

Platón. (2020). Menón (E. López Castellón, Ed., edición bilin-
güe). Madrid: Abada Editores.

Schumacher, E. F. (2011). Lo pequeño es hermoso. Madrid: Akal 
Ediciones, S.A.

Schumacher, E. F. (2019). Una guía para los perplejos. Madrid: 
Ediciones Atalanta, S.L.





Discurso de contestación

Excmo. Sr. Dr. Jaume Llopis Casellas





79

LAUDATIO

Excelentísimo Sr. Presidente de la Real Academia Europea de 
Doctores, Ilustrísimos Académicos,

Excelentísimas autoridades Queridos colegas, amigos y fami-
liares, Apreciado Cristóbal:

Es para mí una alegría y un honor presentar hoy al Excmo Sr. 
Cristóbal Colón Palasí, psicólogo, empresario y fundador de La 
Fageda, como nuevo Académico de Honor de la Real Academia 
Europea de Doctores. 

En la RAED celebramos con emoción aquellos ingresos que 
representan no solo la suma de méritos profesionales, sino 
también la encarnación viva de una forma de entender el bien 
común, la dignidad humana y la responsabilidad ética. Hoy re-
cibimos a alguien que no solo ha transformado una institución 
en una próspera empresa, sino que ha contribuido a transfor-
mar el modo en que esta sociedad mira, acompaña y dignifica a 
las personas con vulnerabilidad psíquica o intelectual.
Hoy celebramos una vida, una obra y un ejemplo.

Los orígenes de una vocación humanista

Cristóbal Colón nació en Zuera, Zaragoza, en 1949. Su ape-
llido ilustre, que tanto juego le ha dado a lo largo de la vida, 
nada tiene que ver con navegantes renacentistas, y sin embar-
go –permítanme la licencia– él mismo inició una travesía que 
cambiaría de forma irreversible un territorio social que tam-
bién necesitaba ser descubierto: el territorio de la dignidad para 
quienes la sociedad marginaba en la sombra de los antiguos 
manicomios.



80

jaume llopis casellas

Se formó como psicólogo, profesión que nunca ha entendido 
como ciencia fría, sino como una forma de humanismo prácti-
co. En sus primeros años, trabajando en hospitales psiquiátri-
cos tradicionales, fue testigo directo de la precariedad, la exclu-
sión y la soledad que vivían tantas personas diagnosticadas con 
trastornos mentales o discapacidad intelectual.

Convencido de que el trabajo puede ser el anclaje de la digni-
dad humana, se propuso buscar un modelo alternativo, viable 
y sostenible, donde las personas con trastorno mental o disca-
pacidad intelectual pudieran realizar un trabajo con sentido, 
participar en una comunidad y tener un proyecto vital. Ese 
modelo sería, años después, reconocido como una de las inicia-
tivas más emblemáticas de empresa social en Europa.

La Fageda: creación, propósito y evolución

En 1982, impulsado por un deseo profundo de ofrecer una 
alternativa real al modelo institucionalizador del manicomio, 
funda la Cooperativa La Fageda, en plena comarca de la Ga-
rrotxa. Aquel proyecto empezó con apenas quince personas, en 
la sala de un antiguo convento de Olot que le cedió el Ayunta-
miento, con más voluntad que recursos, y con un objetivo ra-
dical en su sencillez: crear un trabajo real y digno para quienes 
jamás habían tenido acceso al reconocimiento que otorga una 
ocupación significativa.

El propósito no era terapéutico en un sentido clásico: era emi-
nentemente humano.

Con el tiempo, La Fageda se expandió hacia actividades fores-
tales, jardinería, una granja modélica, la producción láctea, y 
desde 1993, elabora productos que hoy forman parte del ima-



81

discurso de contestación

ginario colectivo: yogures, helados, mermeladas. Productos de 
una calidad extraordinaria, porque la dignidad también se ex-
presa a través del trabajo bien hecho.

Pero el éxito económico nunca fue la brújula principal. La brú-
jula siempre fue la persona.

Y aunque Cristóbal Colón siempre insiste en ese punto, en que 
la empresa es el medio y no el fin, conviene subrayar que La Fa-
geda no fue concebida como un experimento asistencial, sino 
como una empresa real, con estándares de calidad altos, con 
capacidad de competir en el mercado y con el objetivo explícito 
de ser económicamente sostenible.

De hecho, décadas antes de que se popularizara el concepto 
de –empresa con propósito–, La Fageda ya funcionaba bajo los 
tres ejes que hoy denominamos el –triple beneficio–:

El beneficio económico, el beneficio social y el beneficio am-
biental.

A.	Beneficio económico: 

La Fageda ha alcanzado posiciones de liderazgo en el merca-
do catalán de productos lácteos, con una marca reconocida, 
un nivel de calidad equiparable –y a menudo superior– al de 
grandes empresas del sector, y una estructura económica esta-
ble. Ha competido en segmentos muy exigentes y lo ha hecho 
con rigor empresarial. En 2024 alcanzó una facturación de 
algo más de 31 millones de euros, volvió a beneficios con un 
resultado neto cercano al millón de euros, y produjo cerca de 
100  millones de unidades de yogures y postres lácteos, junto 
a unas 150.000 toneladas de mermeladas y más de 60.000 
kilos de helados.



82

jaume llopis casellas

A.	Beneficio social:

La organización cuenta con una plantilla de más de 340 perso-
nas, un porcentaje significativo de ellas con trastorno mental, 
discapacidad intelectual u otras situaciones de vulnerabilidad. 
No se trata de ocupación asistida, sino de empleo real, esta-
ble y remunerado. La socialización, la autonomía personal y 
la recuperación de proyectos vitales medibles forman parte del 
impacto directo del modelo. La aplicación de la metodología 
de Valor Social Integrado ha permitido cuantificar su impacto 
económico y social anual en 65,3 millones de euros, con un 
retorno estimado de 13 euros de valor social por cada euro pú-
blico recibido, una cifra que habla por sí sola de la eficiencia 
del modelo.

En el año 2022 La Fageda impulsó un proyecto que dió un sal-
to cualitativo a su misión. Creó Noima, (palabra que significa 
–sentido– en griego), una escuela de nuevas oportunidades que 
atiende a jóvenes de la comarca que se encuentran alejados del 
sistema educativo y laboral. Esta escuela, que acoge a más de 
200 alumnos, acompaña a estos jóvenes en su trayectoria vital 
para que encuentren un propósito y se encaminen hacia la for-
mación o la inserción laboral. Un proyecto que vuelve a situar 
a La Fageda  como un proyecto pionero y referente en impacto 
e innovación social.

A.	Beneficio ambiental:

La actividad de La Fageda mantiene una vinculación profunda 
con el entorno natural de la Garrotxa. El territorio no es un 
simple escenario operativo, sino un elemento constitutivo del 
proyecto: procesos productivos respetuosos, integración en la 
economía local y una sensibilidad ambiental que precedió –de 
nuevo– a las tendencias actuales. La Fageda está perfectamente 



83

discurso de contestación

integrada en el Parc Natural de la Zona Volcànica de la Garro-
txa. Un entorno privilegiado gestionado con con los criterios 
más exigentes de responsabilidad ambiental.

En definitiva, hoy La Fageda constituye el perfecto ejemplo de 
cómo una empresa puede generar valor económico sin renun-
ciar a su misión social, y de cómo un proyecto social puede ser 
profesional, competitivo y sostenible.

Dirección con propósito: el encuentro con el IESE

Mi relación con Cristóbal Colón se remonta a unos veinte años 
atrás. Yo impartía, en el MBA del IESE, una asignatura sobre 
las formas de liderazgo y los estilos de dirección de los ejecuti-
vos más exitosos. Lo invité a participar en la última sesión del 
curso porque me parecía importante ofrecer a los alumnos una 
visión que fuera más allá del capitalismo liberal, de la competi-
ción feroz, de las estrategias orientadas solo al beneficio. 

Buscaba mostrar a los futuros directivos que existe otro modelo 
de liderazgo, basado en la justicia social, la generosidad y la res-
ponsabilidad hacia los más vulnerables. Cristóbal representaba 
–y representa– esa alternativa: una dirección basada en valores, 
sostenida por datos, respaldada por resultados y enfocada al 
impacto social. Su presencia en el aula provocó reacciones de 
sorpresa y reflexión en estudiantes procedentes de todo el mun-
do. Aquella unión entre gestión empresarial rigurosa y profun-
do sentido social desmontaba clichés, ampliaba horizontes y 
despertaba conciencias. Y no era un relato teórico; era la pre-
sentación de un modelo en funcionamiento, verificable y con 
métricas claras.

En la implementación de ese modelo tuvo un papel esencial 
la figura de José Antonio Segarra, gran persona, maestro com-



84

jaume llopis casellas

partido y uno de los mejores profesores que ha tenido nunca el 
IESE, que se implicó en el patronato de la Fundación La Fage-
da y trabó una relación muy especial con Cristóbal. 

Segarra, con su lucidez habitual, comprendió desde el primer 
momento que La Fageda no era solo un proyecto social, sino 
un caso magistral de gestión, liderazgo, propósito y cultura or-
ganizativa.

Él supo difundirlo en las aulas, validarlo con criterios acadé-
micos rigurosos y ayudar a situarlo en el mapa de los grandes 
ejemplos de empresa social del mundo. Su mirada enriqueció 
la visión estratégica y humana del proyecto.

Méritos, reconocimientos y legado

Tanto la trayectoria de Cristóbal como los logros de La Fageda 
han sido reconocidos a lo largo de los años con prestigiosos 
premios y honores. Entre los más significativos, cabe destacar la 
entrega a Cristóbal Colón de la Creu de Sant Jordi en 2009, la 
máxima distinción que otorga la Generalitat de Catalunya, por 
su contribución a la transformación del modelo de atención a 
la salud mental y su visión pionera de inclusión laboral.

Años después, en 2024, la Cooperativa La Fageda fue también 
distinguida con la Creu de Sant Jordi como entidad, en recono-
cimiento a su impacto social y empresarial en Cataluña.

Además de estas distinciones, tanto el proyecto como su fun-
dador han recibido numerosos premios y menciones de insti-
tuciones académicas, empresariales y sociales. No se trata de 
acumular galardones, sino de subrayar un hecho objetivo: el 
trabajo bien hecho genera reconocimiento transversal.



85

discurso de contestación

Aunque estoy seguro de que para nuestro querido Cristóbal el 
reconocimiento más profundo es el de las vidas transformadas:

– las de los hombres y mujeres que encontraron un lugar en La 
Fageda, – las de las familias que recuperaron la esperanza, – la 
de los profesionales que aprendieron a mirar de otro modo, – 
y la de una sociedad que descubrió que la inclusión no es un 
gesto caritativo, sino una responsabilidad moral.

Conclusión

Hemos hablado hasta ahora de La Fageda como una empresa 
ejemplar, que ha logrado un impacto social, económico y am-
biental real y tangible.

Pero La Fageda no es solo una organización: es una familia am-
pliada, un hogar de acogida, una comunidad afectiva. 

Cristóbal ha recorrido este camino acompañado de su esposa 
Carme Jordà, también terapeuta, y compañera en el sentido 
más profundo de la palabra. Carme no ha sido solo un apoyo, 
sino un pilar emocional, intelectual y vital imprescindible en 
esta aventura colectiva. Sus hijos, María y Joan, han vivido des-
de pequeños el espíritu comunitario y humanista del proyecto, 
y forman parte también de ese tejido invisible que sostiene las 
grandes obras.

Juntos han levantado un proyecto singular que no necesita de 
grandes palabras ni de declaraciones de intenciones. Hablan los 
hechos:

— Una empresa sostenible y reconocida. — Un impacto social 
profundo y medible. — Una presencia consolidada en el sec-



86

jaume llopis casellas

tor alimentario. — Una contribución real a la dignidad de las 
personas vulnerables. — Un modelo riguroso de gestión con 
propósito.

Ahora, como Presidente de Honor de La Fageda, transmite su 
legado a las futuras generaciones, a través de su familia, de las 
personas que colaboran en La Fageda y a José Mª Bonmatí, 
como su sucesor en la presidencia.

En la RAED valoramos especialmente la conjunción de ciencia, 
humanismo y compromiso, y en este sentido, no podemos sino 
celebrar tu ingreso con especial alegría. Tu vida es coherencia 
encarnada. Y por eso es un verdadero honor darte la bienvenida 
a esta institución.



87

discurso de contestación

CONTESTACIÓN AL DISCURSO DE INGRESO

Querido Cristóbal:

Acabamos de escuchar tu discurso de ingreso, "Del manicomio 
a la Real Academia. Algunas reflexiones sobre las ideas de Pla-
tón", y debo confesar que pocas veces he sentido tan claramen-
te que un discurso de ingreso no solo expone ideas, sino que 
narra una vida.

Tu intervención ha sido, en un sentido profundo, un acto pla-
tónico. Platónico porque has hablado de la justicia, el bien y la 
dignidad; porque has mostrado cómo el pensamiento filosófico 
ilumina la acción humana; y porque has demostrado, con tu 
propio recorrido, que la filosofía no es una teoría abstracta, sino 
un modo de mirar y de actuar.

Del manicomio al logos

Platón decía que la filosofía es "el paso de la caverna a la luz”. Tú 
lo has traducido como "el paso del manicomio a la dignidad".

Tu relato no es solo autobiográfico: es un alegato contra la des-
humanización. Es la constatación de que la marginación psi-
quiátrica, durante décadas, fue una forma de caverna social.

Has mostrado que, igual que el prisionero platónico que sale de 
la oscuridad, las personas con sufrimiento psíquico necesitan 
luz, espacio, reconocimiento. Y que la sociedad, como comuni-
dad, necesita verlas y escucharlas para liberarse también de sus 
propios prejuicios.

Y ese acto de liberar, de ver, de reconocer�, es profundamente 
filosófico.



88

jaume llopis casellas

La Fageda como "polis" platónica

Tu discurso nos ha mostrado como La Fageda es, en cierto 
modo, una polis orientada al bien común.

Una comunidad donde:

	 cada miembro tiene un rol,
	 cada persona aporta su valor,
	 y el conjunto busca armonía y justicia.

Desde Platón sabemos que la ciudad justa no es la que reparte 
privilegios, sino la que ordena las funciones para que todos 
puedan florecer.

Eso has hecho tú: has creado un espacio donde la diversidad 
no es un problema, sino una riqueza; donde la fragilidad no 
se esconde, sino que se acompaña; donde el trabajo no es solo 
producción, sino afirmación del ser.

La filosofía hecha vida

Querido Cristóbal, mientras te escuchaba, pensaba que no es-
tabas haciendo filosofía: estabas demostrando para qué sirve la 
filosofía. Porque tu discurso —y toda tu trayectoria— respon-
de a la pregunta esencial:

¿Qué es vivir bien?

Y tú respondes:

Vivir bien es vivir con los otros, no contra los otros. Vivir bien es 
trabajar, pero también acoger. Vivir bien es permitir que cada 
persona pueda decir “yo valgo”.



89

discurso de contestación

Has hecho de la ética una forma de dirección. De la psicología, 
una forma de esperanza. Y de la empresa, una forma de justicia.

Cristóbal, ingresas hoy como Académico de Honor porque en-
carnas la misión más profunda de la RAED:

	 unir ciencia y humanismo,
	 transformar conocimiento en bien común,
	 convertir pensamiento en acción,
	 elevar la vida cotidiana a la altura ética de la filosofía.

Tu obra no es solo un conjunto de decisiones gerenciales bri-
llantes: es una visión del mundo, una forma de justicia, un 
nuevo modo de entender lo que significa “empresa”. En mi 
modesta opinión, una de las grandes aportaciones de tu discur-
so —y de tu trayectoria vital— es que no presentas la filosofía 
como una teoría externa a la experiencia, sino como un marco 
conceptual que ordena la acción.

Has mostrado que los principios filosóficos pueden inspirar 
criterios para evaluar instituciones, guiar decisiones y orientar 
procesos. Esta síntesis entre reflexión y praxis sitúa tu discurso 
en un espacio académico de gran valor: demuestra que la filoso-
fía puede integrarse en la gestión, la dirección y la organización 
de la vida comunitaria.

Esta es, probablemente, la aportación más original de tu inter-
vención: mostrar que la filosofía no está reñida con la acción, 
sino que puede ser su fundamento más sólido.

Nos has enseñado que la dignidad puede organizarse, que la 
justicia puede gestionarse, que la inclusión puede planificarse, 
y que la esperanza puede convertirse en estructura operativa. 



90

jaume llopis casellas

Y estoy seguro de que esta es solo la primera de muchas ideas 
que, sin duda, enriquecerán el diálogo académico de esta ins-
titución.

En nombre de la Real Academia Europea de Doctores, te doy 
la bienvenida a esta real, más que centenaria y prestigiosa insti-
tución que, desde hoy, es tu casa.

Muchas gracias.



91

PUBLICACIONES DE LA REAL ACADEMIA  
EUROPEA DE DOCTORES

Publicaciones

Revista RAED Tribuna Plural





 

«El ser humano, incluso en la fragilidad de la enfermedad mental, conserva una 
dignidad inviolable que florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar 
donde sentirse útil y ser reconocido»

«Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca perdurar, no ha 
sido solo un proyecto empresarial, sino una filosofía de vida»

Cristóbal Colón Palasí

Colección Real Academia Europea de Doctores 

1914  - 2025

D
el

 m
an

ic
om

io
 a

 la
 R

ea
l A

ca
de

m
ia

: a
lg

un
as

 r
efl

ex
io

ne
s 

so
br

e 
la

s 
id

ea
s 

de
 P

la
tó

n
C

ri
st

ób
al

 C
ol

ón
 P

al
as

í

206

Del manicomio a  
la Real Academia: 
algunas reflexiones 
sobre las ideas  
de Platón

Cristóbal Colón Palasí

Reial Acadèmia Europea de Doctors 
Real Academia Europea de Doctores
Royal European Academy of Doctors

Barcelona - 1914

Cristóbal Colón PalasíCristóbal Colón Palasí  (Zaragoza, 1949) es psicólogo 
y fundador de La Fageda, proyecto social y empre-
sarial que dirigió y presidió durante cuarenta y dos 
años y del cual es actualmente presidente honorífico. 
Formado en Psicología en la Universidad Autónoma 
de Barcelona, inició su trayectoria profesional en di-
ferentes centros psiquiátricos en Zaragoza, Martorell 
y Salt, donde trabajó con personas con discapacidad 
intelectual y/o trastornos mentales graves, y donde 
desarrolló una mirada centrada en la dignidad, el re-
conocimiento y el trabajo como instrumento de desa-
rrollo y crecimiento personal.

En 1982 fundó la cooperativa La Fageda, en Olot, 
como respuesta a las condiciones de vida de los an-
tiguos manicomios. El proyecto combina actividades 
productivas —granja, jardinería, elaboración de lác-
teos y mermeladas, y visitas guiadas— con un mode-
lo de acompañamiento integral que incluye empleo, 
formación, vivienda, ocio y apoyo psicosocial. Su en-
foque parte de la dignidad inviolable de la persona y 
defiende que “el sentido del trabajo es un trabajo con 
sentido”.

La singularidad de La Fageda ha despertado interés 
nacional e internacional y se estudia en centros como 
IESE, ESADE y universidades como Harvard. El pro-
yecto recibe anualmente miles de visitantes y está 
reconocido como un caso de éxito en economía social 
y gestión centrada en la persona.

A lo largo de su trayectoria, Cristóbal Colón ha re-
cibido numerosas distinciones institucionales, entre 
las que destacan la Creu de Sant Jordi (2009), el Turn 
the World Outward Award (Arbinger Institute, 2022), 
la Medalla de la Ciudad de Olot (2024), el doctorado 
honoris causa por la Universidad de Girona (2024) y 
el Premio a la Trayectoria de la CECOT (2025). Estas 
distinciones reconocen una obra centrada en generar 
oportunidades reales para personas en situación de 
vulnerabilidad y en impulsar un modelo empresarial 
al servicio del bien común.

Jaume Llopis CasellasJaume Llopis Casellas es Licenciado en Ciencias 
Políticas, Económicas y Comerciales por la Uni-
versidad de Barcelona, Master en Economía y Di-
rección de Empresas por IESE Business School. 
Universidad de Navarra y Doctor en Economía y  
Dirección de Empresas por la Universidad Ramón 
Llull. Profesor de Dirección Estratégica de IESE 
Business School, ha ejercido también como profe-
sor invitado en IPADE (México), AESE (Portugal), 
IDE (Ecuador), INCAE (Nicaragua), IEEM (Uruguay), 
MDE (Costa de Marfil), Instituto San Telmo (Sevilla), 
y EADA (Barcelona). Desde 1992 ha organizado los 
Encuentros de Empresarios de Alimentación y Be-
bidas de IESE Business School en España, y desde 
2015 en México. Su curso Qué hacen los Buenos Di-
rectivos. Prioridades de la Alta Dirección, cuenta 
con más de 34.000 alumnos inscritos en la platafor-
ma online Coursera.

Ha sido Presidente y Director General de Moulinex 
España y LATAM, Director de Nestlé España, Direc-
tor General primero de AGF-Unión Fénix, Consejero 
Delegado de Borges International Group y Presidente 
de Galacteum. Además, acumula una larga experien-
cia como miembro de más de 40 Consejos de Admi-
nistración, y es Senador del FC Barcelona. 

Conferenciante habitual, coach y autor de 8 libros, al-
gunos best sellers empresariales, fue elegido Mejor 
Director de Marketing de España en 1975 por la re-
vista Marketing Actualidad y Mejor Directivo del Año 
en 1982 por la AED (Asociación Española de Directi-
vos). En 2023 fue investido como Académico Numera-
rio de la Real Academia Europea de Doctores.



 

«El ser humano, incluso en la fragilidad de la enfermedad mental, conserva una 
dignidad inviolable que florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar 
donde sentirse útil y ser reconocido»

«Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca perdurar, no ha 
sido solo un proyecto empresarial, sino una filosofía de vida»

Cristóbal Colón Palasí

Colección Real Academia Europea de Doctores 

1914  - 2025
D

el
 m

an
ic

om
io

 a
 la

 R
ea

l A
ca

de
m

ia
: a

lg
un

as
 r

efl
ex

io
ne

s 
so

br
e 

la
s 

id
ea

s 
de

 P
la

tó
n

C
ri

st
ób

al
 C

ol
ón

 P
al

as
í

206

Del manicomio a  
la Real Academia: 
algunas reflexiones 
sobre las ideas  
de Platón

Cristóbal Colón Palasí

Reial Acadèmia Europea de Doctors 
Real Academia Europea de Doctores
Royal European Academy of Doctors

Barcelona - 1914

Cristóbal Colón PalasíCristóbal Colón Palasí  (Zaragoza, 1949) es psicólogo 
y fundador de La Fageda, proyecto social y empre-
sarial que dirigió y presidió durante cuarenta y dos 
años y del cual es actualmente presidente honorífico. 
Formado en Psicología en la Universidad Autónoma 
de Barcelona, inició su trayectoria profesional en di-
ferentes centros psiquiátricos en Zaragoza, Martorell 
y Salt, donde trabajó con personas con discapacidad 
intelectual y/o trastornos mentales graves, y donde 
desarrolló una mirada centrada en la dignidad, el re-
conocimiento y el trabajo como instrumento de desa-
rrollo y crecimiento personal.

En 1982 fundó la cooperativa La Fageda, en Olot, 
como respuesta a las condiciones de vida de los an-
tiguos manicomios. El proyecto combina actividades 
productivas —granja, jardinería, elaboración de lác-
teos y mermeladas, y visitas guiadas— con un mode-
lo de acompañamiento integral que incluye empleo, 
formación, vivienda, ocio y apoyo psicosocial. Su en-
foque parte de la dignidad inviolable de la persona y 
defiende que “el sentido del trabajo es un trabajo con 
sentido”.

La singularidad de La Fageda ha despertado interés 
nacional e internacional y se estudia en centros como 
IESE, ESADE y universidades como Harvard. El pro-
yecto recibe anualmente miles de visitantes y está 
reconocido como un caso de éxito en economía social 
y gestión centrada en la persona.

A lo largo de su trayectoria, Cristóbal Colón ha re-
cibido numerosas distinciones institucionales, entre 
las que destacan la Creu de Sant Jordi (2009), el Turn 
the World Outward Award (Arbinger Institute, 2022), 
la Medalla de la Ciudad de Olot (2024), el doctorado 
honoris causa por la Universidad de Girona (2024) y 
el Premio a la Trayectoria de la CECOT (2025). Estas 
distinciones reconocen una obra centrada en generar 
oportunidades reales para personas en situación de 
vulnerabilidad y en impulsar un modelo empresarial 
al servicio del bien común.

Jaume Llopis CasellasJaume Llopis Casellas es Licenciado en Ciencias 
Políticas, Económicas y Comerciales por la Uni-
versidad de Barcelona, Master en Economía y Di-
rección de Empresas por IESE Business School. 
Universidad de Navarra y Doctor en Economía y  
Dirección de Empresas por la Universidad Ramón 
Llull. Profesor de Dirección Estratégica de IESE 
Business School, ha ejercido también como profe-
sor invitado en IPADE (México), AESE (Portugal), 
IDE (Ecuador), INCAE (Nicaragua), IEEM (Uruguay), 
MDE (Costa de Marfil), Instituto San Telmo (Sevilla), 
y EADA (Barcelona). Desde 1992 ha organizado los 
Encuentros de Empresarios de Alimentación y Be-
bidas de IESE Business School en España, y desde 
2015 en México. Su curso Qué hacen los Buenos Di-
rectivos. Prioridades de la Alta Dirección, cuenta 
con más de 34.000 alumnos inscritos en la platafor-
ma online Coursera.

Ha sido Presidente y Director General de Moulinex 
España y LATAM, Director de Nestlé España, Direc-
tor General primero de AGF-Unión Fénix, Consejero 
Delegado de Borges International Group y Presidente 
de Galacteum. Además, acumula una larga experien-
cia como miembro de más de 40 Consejos de Admi-
nistración, y es Senador del FC Barcelona. 

Conferenciante habitual, coach y autor de 8 libros, al-
gunos best sellers empresariales, fue elegido Mejor 
Director de Marketing de España en 1975 por la re-
vista Marketing Actualidad y Mejor Directivo del Año 
en 1982 por la AED (Asociación Española de Directi-
vos). En 2023 fue investido como Académico Numera-
rio de la Real Academia Europea de Doctores.


