Del manicomio a

la Real Academia:
algunas reflexiones
sobre las ideas

de Platon

Cristobal Colon Palasi

Reial Academi pea de Doct

Real Academia Europea de Doct

Royal European Academy of Doct
BAR 914



Cristobal Colén Palasi (Zaragoza, 1949) es psicélogo
y fundador de La Fageda, proyecto social y empre-
sarial que dirigio y presidio durante cuarenta y dos
anosy del cual es actualmente presidente honorifico.
Formado en Psicologia en la Universidad Autonoma
de Barcelona, inicio su trayectoria profesional en di-
ferentes centros psiquiatricos en Zaragoza, Martorell
y Salt, donde trabajo con personas con discapacidad
intelectual y/o trastornos mentales graves, y donde
desarrolld una mirada centrada en la dignidad, el re-
conocimiento y el trabajo como instrumento de desa-
rrollo y crecimiento personal.

En 1982 fundo la cooperativa La Fageda, en Olot,
como respuesta a las condiciones de vida de los an-
tiguos manicomios. El proyecto combina actividades
productivas —granja, jardineria, elaboracion de lac-
teos y mermeladas, y visitas guiadas— con un mode-
lo de acompanamiento integral que incluye empleo,
formacion, vivienda, ocio y apoyo psicosocial. Su en-
foque parte de la dignidad inviolable de la personay
defiende que “el sentido del trabajo es un trabajo con
sentido”.

La singularidad de La Fageda ha despertado interés
nacional e internacional y se estudia en centros como
IESE, ESADE y universidades como Harvard. El pro-
yecto recibe anualmente miles de visitantes y esta
reconocido como un caso de éxito en economia social
y gestion centrada en la persona.

A lo largo de su trayectoria, Cristobal Colon ha re-
cibido numerosas distinciones institucionales, entre
las que destacan la Creu de Sant Jordi (2009), el Turn
the World Outward Award (Arbinger Institute, 2022),
la Medalla de la Ciudad de Olot (2024), el doctorado
honoris causa por la Universidad de Girona (2024) y
el Premio a la Trayectoria de la CECOT (2025). Estas
distinciones reconocen una obra centrada en generar
oportunidades reales para personas en situacion de
vulnerabilidad y en impulsar un modelo empresarial
al servicio del bien comun.









Del manicomio a la

Real Academia: algunas
reflexiones sobre

las ideas de Platon

Excmo. Sr. D. Cristobal Colon Palasi






Del manicomio a la
Real Academia: algunas
reflexiones sobre las
ideas de Platon

Discurso de ingreso en la Real Academia Europea de Doctores, como
Académico de Honor, en el acto de su recepcidén
el 18 de diciembre de 2025

por el

Excmo. Sr. D. Cristdbal Colon Palasi
Psicologo y Fundador del proyecto social La Fageda

y contestacion del Académico de Numero

Excmo. Sr. Dr. Jaume Llopis Casellas
Doctor en Economia y Direccion de Empresas

COLECCION REAL ACADEMIA EUROPEA DE DOCTORES
)
)

Reial Academia Europea de Doctors

Real Academia Europea de Doctores

Royal European Academy of Doctors
BARCELONA - 1914

www.raed.academy



© Cristébal Colén Palasi
© Real Academia Europea de Doctores

La Real Academia Europea de Doctores, respetando como criterio de autor
las opiniones expuestas en sus publicaciones, no se hace ni responsable ni
solidaria.

Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorizacién escrita de los titula-
res del “Copyright”, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la repro-
duccién total o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento,
comprendidos la reprografia y el tratamiento informdtico y la distribucién
de ejemplares de ella mediante cualquier medio o préstamo publico.

Produccién Grafica: Ediciones Graficas Rey, S.L.

Impreso en papel offset blanco superior por la Real Academia Europea de
Doctores.

ISBN: 978-84-09-80349-1
D.L: B 23777-2025
Impreso en Espafia —Printed in Spain- Barcelona

Fecha de publicacién: diciembre 2025



& AGRADECIMIENTOS

Excelentisimo sefior presidente,
excelentisimas sefioras y sefiores académicos,
seforas y senores:

En primer lugar, quiero agradecer al presidente de esta Real
Academia, excelentisimo doctor don Alfredo Rocafort, a la
Junta de Gobierno y a todos los académicos, la enorme satis-
faccién de haberme admitido como académico de honor.

Quiero agradecer también a los Excelentisimos doctores don
Domeénec Melé y don Marc Yeste, que han tenido la generosi-
dad de acompafiarme en este acto como padrinos.

Y agradecer de manera muy especial al excelentisimo doctor
don Jaume Llopis -que serd quien contestard a mi discurso- el
haberme propuesto como miembro de esta ilustre institucién.
No hay palabras suficientes para expresar mi gratitud.

Cuando el profesor Llopis me comunicé la propuesta de ingre-
so, senti —como es natural— un cdmulo de emociones con-
tradictorias.

En primer lugar, sorpresa. Después, duda: la duda de si real-
mente era merecedor de semejante honor y distincién. Luego,
alegria, por el reconocimiento que esta institucién me otorga,
no solo a mi persona, sino también a todas las personas que,
dia tras dia, participan en la construccién del proyecto de La

Fageda.



CRISTOBAL COLON PALAST

Y, finalmente, un cierto temor reverente, al saber que debia
dirigirme a ustedes con un discurso que estuviera a la altura de
esta ocasion y de este escenario.

Entre esas emociones hubo también un recuerdo que me con-
movié6 profundamente: el del dia en que asisti al acto de ingreso
en esta misma Academia de mi querido amigo y maestro, el
profesor José Antonio Segarra.

José Antonio Segarra, junto a Josep Maria Bonmati, actual
presidente de La Fageda, fueron durante afios mis hombres de
confianza, los compafieros con los que levantamos la arquitec-
tura moral, juridica y humana del proyecto.

En ellos encontré el mismo espiritu que animaba la Academia
de Platén: la basqueda del bien comdn, la unién entre el pen-
samiento y la accidn, entre la verdad y la justicia. Por eso, este
discurso quiero dedicarlo especialmente a ellos dos, y también
a todos los miembros del Patronato de La Fageda, que con su
trabajo discreto y perseverante han sostenido el proyecto du-
rante este tiempo.

Dedico este discurso también a todas las personas que forman
y han formado parte del proyecto de la Fageda, que gracias al
esfuerzo diario de cada uno de ellos, dan vida a nuestra peque-
fia polis.

Quiero compartir este reconocimiento tan especial con mis
hijos, Maria y Joan, espectadores y protagonistas a la vez del
transcurrir de tantos afos, donde La Fageda ha estado presente
cada dia de nuestra vida, también con sus companeros Martin
y Carmen y como no con mis nietos Elias y Gabriel que nos
alegran cada dia de nuestra vida.



AGRADECIMIENTOS

He querido dejar para el final el reconocimiento mds especial
para Carmen, mi mujer y compafiera, madre de mis hijos; que
me ha acompanado a lo largo de todos estos afos en esta aven-
tura loca, y con un amor incondicional. Ha sido un ejemplo
para todos nosotros, ensefidndonos dia a dia, que, viendo y re-
conociendo, que cuidando y amando a las personas, aflora en
ellas eso invisible, eso que nos define como humanos y nos hace
Unicos y irrepetibles.

Agradezco profundamente a esta Real Academia la generosidad
con que me acoge. Recibo este honor con humildad y con la
conciencia de que todo reconocimiento implica una gran res-

ponsabilidad.

=






INDICE

AGRADECIMIENTOS ...oooooeeeoeeeeoeeeoeeeoeeeeeeeeoeeeeeeeeooeeee oo 7
DISCURSO DE INGRESO ..o 13
INTRODUQCCION ..o see e 13
LOS INICIOS DE LA FAGEDA ..., 21
UNA FILOSOFIA DE VIDA'Y PLATON

COMO INSPIRACION .....oooooeoeeeoeoeeeeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 27
EL RECONOCIMIENTO COMO EJE FUNDAMENTAL

DE LAS RELACIONES ..o 39
EL TRABAJO COMO ESCUELA DELALMA..........ccooovoomrcnnnn, 47
EL PODERY LA RESPONSABILIDAD: GOBERNARSE

PARA GOBERNAR ... 53
LA CULTURA DE LA POLIS: {QUE HACEMOS CUANDO
NADIE NOS VE? ..o s e s sseee s 57
CUAL ES NUESTRA VISION DE LA ECONOMIA .........oco......... 61
EL MITO DE LA CAVERNA, UNA METAFORA
IMPRESCINDIBLE ... 65
REFLEXION FINAL ..o s s 71
BIBLIOGRAFTA ... 75
DISCURSO DE CONTESTACION ...ooooooooooooo 79
Publicaciones de la Real Academia Europea de Doctores................. 91

=

11






& INTRODUCCION

Seguramente el titulo de mi ponencia —Del manicomio a la
Real Academia: algunas reflexiones sobre las ideas de Platén— ha-
brd despertado cierta curiosidad, sobre todo entre aquellos de
ustedes que no conocen el proyecto por el cual, supongo, se me
ha propuesto el ingreso a esta ilustre institucién.

Permitanme, pues, unas breves palabras para situarlo.

El proyecto de La Fageda nace de mi experiencia profesional de
mds de diez afos en varias instituciones psiquidtricas.

Allf descubri que el ser humano, incluso en la fragilidad de la
enfermedad mental, conserva una dignidad inviolable que
florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar don-
de sentirse util y ser reconocido.

De esa conviccién nacid, hace ya mds de cuarenta anos, una
pequena comunidad que, con el tiempo, se transformé en una
empresa social singular, dedicada a prestar servicios de jardi-
neria, a la elaboracién de yogures, mermeladas y helados, pero
cuyo propdsito mds profundo no es producir alimentos,
sino construir un proyecto donde las personas puedan tener
una vida buena, con dignidad y plenitud.

Una experiencia préctica de lo que, en términos platénicos, po-

dria llamarse la biisqueda del buen gobierno del almay de la
comunidad.

13



CRISTOBAL COLON PALAST

La Academia de Platén, fundada hace mds de dos mil qui-
nientos afios en Atenas, fue el lugar donde se unieron el pen-
samiento, la ética del buen gobierno y la educacién del alma.

Y hoy, al incorporarme a esta Real Academia, que como la de Pla-
ton, también aspira a servir a la verdad, al bien y a la belleza, me
ha parecido oportuno plantear unas reflexiones sobre esas mismas
ideas, tan antiguas y, sin embargo, tan actuales y necesarias.

Socrates y Platén: el origen de una vocacién

Platén (427-347 a.C.) nacié en una Atenas convulsa, en un
momento de crisis politica y espiritual tras la guerra del Pelo-
poneso. De familia noble, fue educado para ocupar puestos de
gobierno. Sin embargo, el encuentro con Sécrates marcé un
giro irreversible en su vida. Sécrates, que no dejé nada escrito,
era un hombre de una pobreza material extrema, pero de una
riqueza interior inagotable. No ensenaba en una escuela, sino
en la plaza; no ofrecia discursos, sino preguntas; no daba res-
puestas, sino preguntas sobre lo esencial

Platén contemplé cémo este hombre, acusado de “corromper a
los j6venes” y de “no reconocer a los dioses de la ciudad”, acep-
taba la condena a muerte antes que traicionar su conciencia.
“Vale mds sufrir la injusticia que cometerla” dirfa, anticipando
una revolucion ética que siglos después retomard el cristianis-
mo. La injusticia que la polis comete contra Sécrates se con-
vierte para Platén en la evidencia de que la ciudad sélo puede
ser justa si antes lo son los ciudadanos.

Sécrates ensefié con su vida que es preferible morir antes que
traicionar el alma. Platén transformé ese gesto en pedagogia,
en politica, en filosoffa. Ambos vivieron convencidos de que la
verdad se busca hacia dentro, y que sélo quien se ha conocido
a si mismo puede servir al bien comun.

14



DISCURSO DE INGRESO

Platén fundard la Academia en Atenas alrededor del 387 a.C.,
considerada la primera institucién filos6fica de ensenanza sis-
temdtica. En su entrada se decia: “Que no entre quien no sepa
geometria”. No era elitismo intelectual, sino una declaracién
metafisica: sélo quien ha aprendido a leer el orden del cosmos
es capaz de ordenar su alma y, por extensidn, la ciudad.

Platén es, en cierto modo, el arquitecto invisible de nuestra
civilizacién. Su pensamiento no sélo fundé la filosofia como
busqueda de verdad orientada al bien, sino que impregné la
cultura, la ética, la politica, la educacién, la espiritualidad y la
comprensién misma del ser humano durante méds de dos mil
afos.

La Academia platdnica es el germen de la universidad occiden-
tal. Para Platén, educar no es transmitir informacién, sino des-
pertar en el alma el recuerdo de la verdad. Esta concepcién de
la educacién como desarrollo integral de la persona inspirard
los modelos cldsicos de paideia, el pensamiento tradicional y la
pedagogia espiritual cristiana.

Como dijo el matemdtico Whitehead, “toda la historia de la

filosofia occidental no es sino una nota a pie de pdgina de
Platon”.

Situada la figura de Platén, permitanme que, antes de entrar
en el nicleo de mi reflexidn, les ofrezca unas pinceladas de mi
propia trayectoria.

Naci en Zuera, un pequefio pueblo de Aragén. Mi infancia
estuvo marcada por la cercania con la naturaleza, pero también
por una herida temprana: la muerte repentina de mi padre
cuando yo tenia trece anos.

15



CRISTOBAL COLON PALAST

Ese acontecimiento cambié mi vida por completo y me llevé
a Zaragoza, donde empecé a trabajar como aprendiz en una
sastreria.

Eran mediados de los afos sesenta. El entorno politico y social
de aquel momento estaba marcado por el franquismo, la guerra
de Vietnam, ¢l movimiento hippie y las revueltas del mayo del
68 en Paris. En ese contexto mis ideas marxistas, de las que anos
mds tarde me alejé, me llevaron en dos ocasiones a la cdrcel.

El impacto de la muerte de mi padre hizo mds presente la certe-
za de nuestra finitud, y con ella surgieron las grandes preguntas:

. L4 > . ’ . . . . :
:Quiénes somos? ;Qué sentido tiene vivir?

Me preguntaba también qué es la conciencia, qué es la cordu-
ra, qué significa perderla, qué es la locura.

En esta bisqueda de respuestas conoci a dos psiquiatras que me
permitieron entrar en contacto con la realidad de los manico-

mios de aquella época. Y visité el manicomio de Zaragoza por
primera vez.

Hospital psiquidtrico de Salt.

16



DISCURSO DE INGRESO

Aquella primera visita cambié mi vida para siempre. Cincuenta
afos después, todavia recuerdo con claridad el olor nauseabun-
do que desprendia aquel pabellén donde malvivian una cin-
cuentena de hombres, en un lugar que solo puedo definir como
inhumano, mds parecido a un establo que a otra cosa.

El mundo de la sastrerfa no daba a mi vida el sentido que estaba
buscando, y aquella experiencia tuvo un efecto catalizador. Deci-
di dejar la sastreria y comenzar a trabajar en el manicomio de Za-
ragoza; después en el de Martorell y finalmente en el de Girona.

Fue una experiencia desgarradora: eran lugares donde el su-
frimiento humano hacia desaparecer la dignidad que todos
tenemos. Espacios donde el sufrimiento parecia ocuparlo todo,
hasta el punto de eclipsar la dignidad que cualquier persona
posee por el simple hecho de existir. Entrar cada dia en esos
pabellones significaba enfrentarse a miradas perdidas, a vidas
suspendidas y a un sistema que, lejos de cuidar, anulaba.

Hospital psiquidtrico de Salt.

En los ultimos afios del franquismo, diversos hospitales psi-
quidtricos de Espafa comenzaron a situarse en el centro del

17



CRISTOBAL COLON PALAST

debate publico. Surgieron denuncias de profesionales, familia-
res y colectivos sociales que reclamaban visibilidad para una
realidad insoportable: miles de personas vivian internadas en
condiciones inhumanas, sometidas a rutinas que no respetaban
ni su libertad ni su identidad. El hospital de Salt fue uno de
los lugares donde estos conflictos estallaron con mds fuerza,
poniendo en evidencia la necesidad urgente de replantear todo
el modelo asistencial.

A raiz de estas denuncias se produjo un incremento significativo
de nuevos profesionales que llegaban con conviccién y espiritu
critico, dispuestos a participar en un proceso de transformacién
profunda. Entre ellos me encontraba yo. Todos compartiamos
la certeza de que era imprescindible impulsar una reforma
que devolviera a los pacientes su condicién de sujetos y no
de objetos del sistema.

Mientras tanto, en distintos paises europeos hacia tiempo que se
consolidaba lo que se conocié como el movimiento de la “an-
tipsiquiatria”. Este cuestionaba frontalmente las contradiccio-
nes, las limitaciones y los abusos de la psiquiatria institucionali-
zada. Las experiencias lideradas entre otros por Franco Basaglia
en Trieste representaban para nosotros una fuente de inspiracién
y un horizonte posible. Su trabajo demostraba que otra forma de
acompanar, tratar y vivir la salud mental era viable.

Basaglia sostenia que “el manicomio no cura: encierra, opri-
me, despersonaliza y, en muchos casos, mata”. Sus palabras
nos interpelaban con una fuerza enorme. Armados con estas
ideas, comenzamos a promover actividades, pequenas al prin-
cipio, que intentaban romper con la dindmica inatil del en-
cierro. Trabajdbamos para abrir espacios de relacién, fomentar
la participacién de los usuarios y construir nuevas formas de
convivencia dentro y fuera de los muros del hospital.

18



DISCURSO DE INGRESO

Aquellas iniciativas fueron
el germen de un cambio
que, con el tiempo, con-
tribuirfa a transformar la
atencién psiquidtrica y a
reivindicar el valor de cada
persona, mds alld de su
diagndstico.

Mi pasado artesano me lle-
v6 a especializarme en las
actividades de labortera-
pia. En aquellos manico-
mios creamos pequenos es-
pacios donde esas personas
—que hasta ese momento
solo eran sombras—, con
sus manos podian construir objetos, que a su vez les devolvian
una cierta existencia.

Hospital psiquidtrico de Salt.

Yo me preguntaba: si hacer estas manualidades, mds propias de
un entorno escolar, les daba un poco de esperanza,

4 ’ . L4 .
:cémo seria si pudiésemos construir un proyecto donde el
trabajo fuera real, y no solo un “como si”?

Al terminar mi licenciatura en Psicologia, comprendi que la vi-
sién de la realidad que ofrecian el marxismo, el psicoanilisis o
el existencialismo, corrientes filoséficas dominantes en aquellos
afios universitarios, me resultaban profundamente insatisfacto-
rias. Orienté entonces mis intereses hacia otros planteamientos,
otras miradas sobre lo humano, que me abrieron las puertas a
ver el mundo, al hombre y a mi mismo de una forma diferente.
Volvi a beber de las fuentes de la filosofia antigua y de la sa-

19



CRISTOBAL COLON PALAST

biduria perenne de todos los tiempos, con el anhelo de com-
prender la verdadera naturaleza de las cosas.

Me di cuenta de que, desde que el hombre es hombre, siempre
se ha hecho las mismas preguntas:

:Quién soy? ;Cudl es el sentido de la vida?

Y las respuestas, no podian ser ilimitadas: en lo esencial, todas
las grandes tradiciones dicen lo mismo de forma diferente.

Cristébal en una salida con los internos del hospital de Salt.

S

20



& LOS INICIOS DE LA FAGEDA

Mis dudas sobre la eficacia de la laborterapia que pusimos en
marcha en aquellas instituciones y mi desacuerdo con las ideas
que sustentaban aquella practica institucional, que se estaban
implantando, me llev6 a una crisis existencial.

Fue en ese momento cuando tomé la decisién de abandonar el
mundo institucional en el que me habia movido hasta enton-
ces y comenzar un proyecto en el que pudiera ser fiel a aquella
primera intuicién que me estremecié en el hospital de Zarago-
za: ayudar a esas personas condenadas de por vida por un
diagnéstico aterrador.

Asi nacié La Fageda en Olot, con catorce personas diagnostica-
das de trastornos mentales severos de la comarca de la Garrotxa.
Un proyecto cargado de utopia: con el suefio de mejorar la vida
de las personas con trastornos mentales a través del trabajo. El
proyecto surgié como una respuesta profundamente humana.

Por eso me ha parecido coherente recurrir en este discurso a las
ideas de Platén, no por erudicidn, sino porque ellas —junto al
pensamiento tradicional y al realismo filoséfico— han sido las
fuentes de las que he bebido para orientar la vida y el gobierno
de este proyecto.

En los inicios tenia tres ideas que para mi eran absolutamente

esenciales y que debian servir de base al proyecto que sondba-
mos poner en marcha.

21



CRISTOBAL COLON PALAST

La primera era crear una empresa real, con puestos de trabajo
reales, en la que las personas pudieran sentirse ttiles y necesa-
rias, y que ademds fuera sin 4nimo de lucro, porque su razén
de ser no seria solo su consistencia econdémica, sino sobre todo
buscar un trabajo bueno y una vida buena para sus integrantes.

La segunda era asegurar que las actividades que desarrolldse-
mos no acabaran convirtiéndonos en mano de obra barata
para otros. Si querfamos ofrecer un camino de recuperacion
y crecimiento personal, debfamos evitar caer en la trampa del
asistencialismo disfrazado de ocupacién.

Inicios de la Fageda en Olot 1982.

Y la tercera era que el proyecto naciera y se desarrollara en
plena naturaleza. Intuia que ese entorno tendria una fuerza
cualitativa y terapéutica inmensa: la naturaleza como espacio
de calma, de belleza y de conexién, algo totalmente diferente
a lo que se veia en las instituciones psiquidtricas de entonces.

22



DISCURSO DE INGRESO

Al mismo tiempo, habia otras cosas que también sabia, cémo
dijo tantas veces Sdcrates: sabia que no sabia.

Tenia la conviccién profunda de que nos enfrentdbamos a una
iniciativa extremadamente compleja. No teniamos experiencia,
ni recursos econémicos, ni un proyecto definido que pudiéra-
mos presentar con claridad. Pero habia algo que si tenfamos
muy claro: no queriamos volver al manicomio.

Eramos, en el fondo, un pequefio grupo con una gran intui-
cién y una enorme necesidad de dar sentido a lo que habfamos
vivido y visto en los manicomios. No querfamos regresar a ese
mundo de sombras, de pasillos interminables, de sufrimiento
silencioso y dignidades rotas. Esa certeza, que nacia de la ex-
periencia mds dura, fue un motor poderosisimo. Nunca mejor
dicho, lo que estdbamos pensando era, literalmente, un pro-
yecto de locos. Un proyecto que nadie nos habia pedido y del
que nadie esperaba nada. Pero precisamente por eso era tan
necesario.

Con el tiempo he comprendido que aquella mezcla de ingenui-
dad, osadfa y esperanza fue decisiva. No tenfamos casi nada,
salvo una intuicién clara y la determinacién de llevarla a cabo.
Y quizd por eso, como decia Chesterton, “la aventura puede
ser loca, pero los aventureros deben estar cuerdos”

Tal vez no éramos cuerdos en el sentido convencional, pero si
estdbamos impulsados por una cordura més profunda: la cor-
dura de quien sabe que hay algo que debe hacerse, aunque
todo parezca indicar que es imposible.

La etimologia de la palabra cordura, “cordis”, se refiere a estar

conectado con el corazén. Entonces podemos decir que todo el
proyecto estaba prefiado de cordura.

23



CRISTOBAL COLON PALAST

Primeros trabajos auxiliares en Olot.

Recuerdo perfectamente las innumerables dificultades a las que
nos hemos tenido que enfrentar a lo largo de todos estos afnos,
pero siempre he tenido la certeza de que las cosas seguian ade-
lante, no sélo por nuestro esfuerzo y nuestras capacidades, sino
por alguna otra razén inexplicable. Pues cada vez que se presen-
taba alguna situacién que parecia insoluble, acababa solucio-
ndndose. Esto se ha ido repitiendo a lo largo de toda la historia
del proyecto. Dicen que lo més increible de los milagros es que
ocurren. Estoy convencido de que La Fageda es una muestra

palpable de ello.

Asi pues, lo que comenz6 siendo un anhelo, pronto se convirtié
en una apuesta valiente: crear un proyecto que uniera lo social
con lo empresarial, donde el objetivo no fuera solo producir,
sino transformar vidas.

Con el tiempo, aquella utopia fue tomando forma. Hoy, La

Fageda es una realidad consolidada que acoge y da sentido a
mds de 600 personas, muchas de ellas en situaciones de vulne-

24



DISCURSO DE INGRESO

rabilidad. Personas con trastornos mentales, con discapacidad
intelectual, pero también de otros colectivos en riesgo de ex-
clusién. Aqui encuentran trabajo, formacién, vivienda, acom-
panamiento y, sobre todo, un lugar donde son reconocidas en
su dignidad y en su valor intrinseco. Un lugar que posibilite a
todos sus integrantes poder vivir una vida buena.

La Fageda ha demostrado que es posible armonizar el bienes-
tar de las personas con la eficiencia econémica. Que una em-
presa puede ser rentable sin renunciar a su alma. Que el desarrollo
humano y el bien comiin pueden estar en el centro de una orga-
nizacién. Y que, con una filosofia clara, una visién profunda del
ser humano y un compromiso firme, se pueden romper barreras,
desafiar prejuicios y construir un proyecto que inspire a otros.

Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca
perdurar, no ha sido solo un proyecto empresarial, sino una
filosofia de vida. Aqui es donde la filosofia de Platén se con-
vierte en una fuente de luz.

Trabajando en la finca de Santa Pau.

=

25






§% UNA FILOSOFIA DE VIDA Y PLATON
COMO INSPIRACION

El éxito o el fracaso de cualquier grupo humano —sea una fa-
milia 0 una empresa— no depende de sus estructuras externas,
sino de la calidad de las relaciones que sus miembros estable-
cen entre si.

Y esas relaciones, a su vez, dependen de la comprensiéon que
tengamos de lo que es un ser humano.

Por eso, en La Fageda, antes de hablar de economia, o de tra-

: . . s Onéd > .Oud
bajo nos preguntamos primero: ;Qué es una persona? ;Qué
SOmMos?

Esa es la pregunta fundamental a la que la filosofia ha inten-
tado dar respuesta a lo largo de todos los tiempos. Porque de la
respuesta que nos demos dependerd todo lo demds.

Desde que el hombre es hombre hasta hoy, la filosofia ha in-
tentado responder a estas preguntas esenciales que acompafan
al ser humano:

<Cdémo vivir?
sQué es el Bien?

sQué significan la verdad, la justicia, la belleza, la bondad,
el amor?

sQué sentido tiene la vida? ;Qué sentido tiene el trabajo?

27



CRISTOBAL COLON PALAST

Los hombres y mujeres de todas las épocas se han hecho estas
preguntas. Y las respuestas que han dado han determinado la
manera en que han construido sus comunidades.

Si creemos que el hombre es solo un conjunto de necesidades
bioldgicas o un engranaje productivo, su valor dependerd de
su rendimiento. Pero si creemos que el hombre es un ser cuya
esencia es espiritual, entonces su dignidad es inviolable, incluso
cuando no produce nada.

Por eso hemos elegido a Platén, que al igual que los sabios de
todos los tiempos, nos orientan a ver que el ser humano no es
solo un cuerpo, sino que posee una dimensién espiritual que
participa de un orden superior: el mundo de las Ideas eternas.

Para nosotros es evidente que esta mirada sobre lo humano es
una de las muchas posibles, de hecho, toda la filosofia moderna
desde Descartes propone diversas alternativas, en nuestra opi-
nién insuficientes.

Pensamos que la respuesta que cada uno de nosotros nos demos
sobre lo que somos determinari la relacién que mantengamos
con nosotros mismos y con los demds. Ninguna economia y
ningin modelo empresarial podrd ser eficaz si parte de una
comprensién sesgada del ser humano. De esa respuesta —a ve-
ces inconsciente, a veces consciente— brotaran nuestras leyes,
nuestras formas de trabajo, nuestra forma de relacionarnos,
nuestra idea de justicia.

La respuesta a la pregunta “;qué somos?” se convierte en la
raiz de todas las demds respuestas: ;como vivir? ;qué es el bien?
squé son las virtudes? ;qué significa la verdad, la belleza o la
justicia?

28



DISCURSO DE INGRESO

Toda sabiduria tradicional nos recuerda que el hombre es el
tnico ser sobre la tierra que se pregunta. Ningtin animal cues-
tiona el sentido de su existencia ni el destino de su alma. Solo
el ser humano experimenta esa inquietud que lo arranca de la
mera supervivencia y lo empuja a buscar una vida buena, digna
de ser vivida, y para esto necesita respuestas verdaderas.

De este gesto inaugural —la pregunta— nace toda la filosofia.
Por eso, en la Apologia, Sécrates afirma que «una vida sin exa-
men no merece ser vivida», porque solo quien se interroga,
quien se pregunta, es capaz de tener una vida con sentido.

Platén lo entendié profundamente. Por eso toda su obra se des-
pliega en forma de didlogos: un teatro del pensamiento donde
Sécrates no da lecciones desde una cdtedra, sino que interroga.
No ensena respuestas; ayuda a recordar. Su misiéon —dice él
mismo— no es transmitir informacién, sino despertar lo que
el alma ya sabe y ha olvidado. De ahi surge el nombre de la
técnica que lo hizo inmortal: la mayéutica, palabra griega que
significa comadrona o partera.

La mayéutica socrdtica es el arte de ayudar al alma a dar a luz
las verdades que lleva dentro, como hacen las parteras cuando
ayudan a las mujeres a parir al hijo que llevan dentro de si.

En el Zeetero, este arte se hace explicito mediante una imagen
magistral. Teeteto, turbado por sus dudas y desconcertado por
preguntas que no logra resolver, confiesa su confusién. Sécra-
tes lo mira con ternura intelectual y le dice: «Sufres dolores de
parto, Teeteto, porque no eres estéril; llevas un fruto dentro de ti.»
Y afiade: «No has oido que soy hijo de una excelente y vigorosa
partera llamada Fendreta? Y no has oido también que yo practico
ese mismo arte.»

29



CRISTOBAL COLON PALAST

Sécrates no se presenta como un sabio que ensena desde arriba,
sino como quien acompafna un nacimiento interior. El disci-
pulo no recibe desde fuera, sino que da a luz el fruto que lleva
adentro.

Aqui justamente, cuando nos referimos a la mayéutica socrdtica
comienza a entreverse el vinculo con lo que en La Fageda lla-
mamos preguntabilidad.

En La Fageda distinguimos dos capacidades que orientan nues-
tra manera de estar en el mundo: la responsabilidad —la ha-
bilidad de dar respuestas adecuadas— y la preguntabilidad
—la habilidad de hacerse preguntas verdaderas, esas que brotan
de nuestro interior y nos orientan al camino correcto. La una
mira hacia fuera: ;qué respuesta doy? ;qué accion realizo? La otra
mira hacia adentro, ;qué verdad me empuja? ;ante que sombra
tengo que detenerme?

Cuando en La Fageda hablamos de preguntabilidad, no nos
referimos a un hdbito puramente intelectual, sino a una ac-
titud vital. Es la disposicién a escucharse por dentro; a aceptar
la verdad que aflora, aunque incomode; a no huir del espejo
que la pregunta nos tiende.

La preguntabilidad es una forma de reconocimiento: recono-
cerme, preguntar ;qué soy? y reconocer al otro, preguntar
:qué somos? ;qué es el otro para mi? Sin este doble reconoci-
miento no hay relaciones auténticas.

No hay madurez ética sin preguntabilidad, porque quien no se
interroga acaba respondiendo desde la inercia. No hay comu-
nidad justa sin preguntabilidad, porque una comunidad que no
se pregunta sobre si misma se degrada, pierde identidad, deja
de ser eficaz.

30



DISCURSO DE INGRESO

Sécrates sabia que todo crecimiento auténtico, individual o
comunitario, comienza con una pregunta bien formulada,
con esa duda que actiia como partera de nuestra propia verdad.
Solo alli donde hay preguntabilidad florece la responsabilidad
madura, y son posibles unas relaciones satisfactorias, una vida
que merezca ser vivida y una comunidad equilibrada y eficaz.

Sécrates parte de la certeza de que Teeteto es fértil, que en su
interior estd el fruto de la verdad. El se limita a hacer las pre-
guntas adecuadas para que recordemos lo que hemos olvidado.

Estd en nuestra naturaleza la llamada a recordar y orientarnos
hacia las ideas eternas de lo Verdadero, lo Bueno y lo Bello.
En otras palabras, el hombre es un ser que busca preguntdn-
dose, que recuerda y reconoce.

En el didlogo del Mendn, Sécrates y Mendn buscan la natura-
leza de la virtud y asumen que es conocer lo que realmente es
bueno. Sécrates acaba concluyendo que: “todo conocimiento
es reminiscencia’, volver a recordar.

No aprendemos: recordamos.
No descubrimos: volvemos a ver.

Si hay una idea que resume el corazén de la filosofia platdnica,
es esta: conocer es recordar.Y aunque pueda parecer una me-
tifora poética, en realidad encierra una intuicién de una pro-
fundidad asombrosa, intuicién que me ha guiado durante los
ultimos 45 anos y que forma parte esencial en la concepcién y
en la vida de la Fageda. Segtin Platdn, el alma humana proviene
de un mundo superior, donde contemplé la Verdad, el Bien y
la Belleza en su pureza esencial.

31



CRISTOBAL COLON PALAST

Al encarnarse, el alma olvida ese origen espiritual y queda su-
mida en la confusién del mundo sensible, el mundo que captan
los sentidos, en las sombras de la caverna.

Pero no lo olvida del todo: conserva en su interior una huella
sagrada, una memoria viva de lo que ha contemplado.

Por eso, cuando el alma se encuentra con algo verdadero,
bueno o bello, reconoce en ello una luz familiar.

No lo aprende desde fuera: lo recuerda desde dentro.

Ese reconocimiento es el signo de que atin no hemos olvidado
quiénes somos.

Y esta conviccién estd en el corazén mismo de La Fageda.
Porque nuestro proyecto no nacié de un plan de negocio,
sino de una mirada sobre lo humano: la certeza de que cada
persona, por limitada que parezca, guarda en su interior una
chispa de grandeza, una informacién privilegiada, una semilla
de plenitud que puede germinar si encuentra el clima adecuado
de amor, de confianza y de sentido.

Como hemos dicho antes, detrds de toda organizacién, sea cual
sea su finalidad, hay siempre una concepcién —mds o menos
consciente— de lo que es el ser humano. Esa concepcién es una
respuesta a la pregunta filoséfica: ;qué somos?. Esa visién define
su verdadero propésito, orienta sus decisiones y moldea sus re-
laciones.

El éxito de La Fageda, si algo asi puede decirse, estd directa-
mente vinculado a esta comprensién concreta de lo que es el
hombre y a los principios y valores que de ella se deriven.

Todo lo que hemos hecho a lo largo de estos anos —desde

32



DISCURSO DE INGRESO

cémo nos relacionamos hasta como trabajamos— ha brotado
de esta visién de lo que es el hombre.

Y si hablamos de relaciones entre personas, debemos comenzar
por poner en comun qué concepcion tenemos de lo que somos
y c6mo debemos relacionarnos. Solo asi podremos seguir avan-
zando juntos en el propésito que da sentido a todo lo demis:
vivir una vida buena, una vida en la que cada persona pueda
florecer y aportar lo mejor de si misma.

Fiesta anu:Ide 1 comunidad d La Fageda
Los didlogos de Platén, en concreto los de la Reptblica, tratan
de la busqueda de la justicia como la fuente del buen gobierno
del alma y de la polis, y han sido una inspiracién que me ha
ayudado en la creacién del proyecto y en la toma de decisiones
a lo largo de todos estos anos.

:Qué es un ser humano en la filosofia de Plat6n?
A la pregunta sobre que es un ser humano, Platén nos dice

que somos seres sociales, que desde que nacemos estamos en
relacién con otros individuos como nosotros y que poseemos

33



CRISTOBAL COLON PALAST

tres facultades que nos definen. La inteligencia, que nos da la
capacidad de discernir lo verdadero de lo falso. La voluntad,
que nos impulsa a elegir lo correcto o lo incorrecto, lo bueno o
lo malo. Y un alma capaz de amar y de compadecerse del otro,
pero también capaz de odiar y de desear el mal.

Platén anade que estas capacidades, que constituyen la esencia
de lo que somos, son las que nos permiten la reminiscencia,
recordar aquello que ya llevamos dentro, reconocer en nuestro
interior los principios universales de la Verdad, del Bien y de
la Belleza: las Ideas eternas.

Asi, la inteligencia, la voluntad y el alma son tres reflejos en no-
sotros de una misma luz. Cuando estas facultades se unifican y
actan orientadas hacia su propia naturaleza, el ser humano se
ordena interiormente; y cuando una organizacion cultiva estas
mismas facultades en sus miembros, se convierte en una comu-
nidad ordenada, justa y, por lo tanto, verdaderamente eficaz.

Estos principios universales, dice Platén, no son meros ideales
subjetivos, son realidades universales, objetivas, intemporales y
evidentes, presentes en todo ser humano, independientemente
del lugar, la época o la cultura en que se esté. Cada uno de no-
sotros puede, sin ensefianza previa, distinguir la verdad de
la mentira, la justicia de la injusticia, lo noble de lo vil, por-
que estas realidades estdn inscritas en nuestra conciencia como
una bruajula interior. Como por ejemplo:

Cuando, por error, nos dan dinero de més en el supermercado
y lo devolvemos, porque sabemos que es honesto (Verdad)

Cuando abrimos la puerta al vecino que viene cargado con bol-
sas, porque sabemos que es adecuado (Bien)

34



DISCURSO DE INGRESO

Cuando nos quedamos sin aliento contemplando un paisaje,
porque sabemos que es bello (Belleza)

Estas capacidades innatas que poseemos y los principios que
revelan, hacen posible la vida en comunidad. Son el funda-
mento sobre el que se construyen las organizaciones humanas,
las leyes, la cultura y la convivencia. Nos permiten vivir juntos,
crear vinculos s6lidos y aspirar a una vida digna y buena. Como
hemos dicho anteriormente, todos los didlogos que Platén de-
sarrolla en La Repiiblica en la bisqueda de la justicia como vir-
tud, estdn basados en esta concepcién de lo que el hombre es.

Principios, Valores y Virtudes

A partir de esta visién del ser humano, y siguiendo las ense-
nanzas de Platén, en La Fageda distinguimos entre princi-
pios y valores. Los principios son universales y permanen-
tes; son los pilares que ordenan moral y espiritualmente a los
grupos humanos para vivir en sociedad y crear comunidades.
Los valores, en cambio, son personales, relativos, culturales:
aquello a lo que cada uno otorga valor.

Imagen de grupo de La Fageda.

35



CRISTOBAL COLON PALAST

Estamos habituados a oir que actualmente vivimos una crisis
de valores. Pero lo cierto es que valores tenemos todos. El
problema no es una ausencia de valores sino la falta de crite-
rio para discernir qué es lo realmente valioso. Y esto ocurre
porque hemos perdido de vista los principios. Sin principios
cada uno valora segln sus gustos o intereses, sin guia que los
oriente. Por eso, no vivimos una crisis de valores, sino una
crisis de principios.

Silos principios son universales y objetivos, los valores, en cam-
bio, son personales y subjetivos: representan aquello que cada
uno de nosotros valora. Como hemos dicho, todos tenemos va-
lores, incluso las personas que actian desde el mal. También un
delincuente o una banda mafiosa tienen sus propios valores, es
decir, aquello que ellos valoran, aunque esté en contradiccién
con los principios.

Aqui hay que hacer referencia a una reflexion que Sécrates hace
a Trasimaco —su interlocutor— en el libro 1° de La Repiiblica
refiriéndose a como los principios universales estdn inscritos en
el interior de todo ser humano. Dice Sécrates:

“Crees que un ejército, o unos piratas o unos ladrones o cualquier
otra gente, sea cual sea la empresa injusta que vayan a realizar en
comiin, pueden llevarla a cabo haciéndose injusticia y mintiéndose
los unos a los otros?”

Sigue diciendo:
“Porque en efecto, la injusticia produce sediciones, odios y luchas de

unos contra otros, mientras que la Justicia trae concordia Y amis-
tad. ;Es asi Trasimaco?”

36



DISCURSO DE INGRESO

Llegados a este punto del texto de La Repiblica, Platén, nos
muestra en su busqueda de la justicia como virtud, que cuando
nuestros valores estin alineados y son coherentes con los
principios universales afloran las virtudes. Las virtudes pues
no son otra cosa que los principios encarnados en el alma y en
el obrar humano. La prudencia, iluminada por la inteligen-
cia; la fortaleza, sostenida por la voluntad; y la templanza, que
equilibra los deseos y las pasiones. Cuando estas tres virtudes
estdn armonizadas actuamos con justicia.

La justicia es, en el pensamiento platdnico, las virtudes en
accion: la sabiduria vivida.

En la polis, como en el alma, hay justicia cuando cada uno de
los integrantes cumple su funcién en armonia con los demis.
Y en La Fageda este principio ha guiado siempre nuestra con-
vivencia. Intentamos que cada persona pueda ocupar un lugar
conforme a sus capacidades y también a sus limites. No forza-
mos a nadie a ser lo que no es; intentamos ayudar a que cada
uno pueda encontrar su lugar natural, aquel en el que puede
dar lo mejor de si mismo y sentirse parte de un orden superior
que lo trasciende.

Podemos decir, entonces, que todo el proyecto de La Fageda
se apoya en una antropologia del orden y del sentido. Orden,
porque creemos que la vida humana tiene una estructura y un
para qué, un fin. Sentido, porque ese fin no es otro que el bien
comun.

Nuestra tarea —como personas y como comunidad— es reco-
nocer ese orden y vivir de acuerdo con él.

37



CRISTOBAL COLON PALAST

Por eso en la Fageda, solemos decir con frecuencia que “el sen-
tido del trabajo es un trabajo con sentido”.

Trabajos en el campo afios ochenta

S

38



$8 EL RECONOCIMIENTO COMO EJE
FUNDAMENTAL DE LAS RELACIONES

Hemos dicho que conocer es recordar, que nuestro intelecto
nos permite reconocer y admitir la verdad de aquello que es
verdadero. Y, en este proceso, podemos reconocer en nosotros
mismos lo que realmente somos.

En La Fageda hemos podido comprobar que el verdadero cam-
bio se hace desde dentro de nosotros, cuando uno descubre que
vale, que puede, que lo que hace tiene sentido.

En realidad, la organizacién como comunidad no hace més que
ayudarnos a recordar lo que somos.

Como miembros de una polis, de una organizacién de personas
que buscan en comun conseguir unos objetivos, sabemos que
todos tenemos la necesidad de ser reconocidos. Las personas
nos constituimos a través de la mirada del otro. Desde que na-
cemos crecemos bajo la mirada de nuestra madre y, a lo largo de
la vida, seguimos necesitando ser vistos y reconocidos.

El recuerdo que tengo de aquellas personas que malvivian entre
las tapias del manicomio es que estaban ausentes de su propia
vida porque no eran vistas ni reconocidas por nadie.

Reconocerse a uno mismo, en el fondo es recordar lo que

somos. Es levantar el velo del olvido existencial en el que la
vida moderna tantas veces nos sumerge.

39



CRISTOBAL COLON PALAST

Ahora bien, este proceso de reconocimiento no es una auto-
afirmacién ciega, es una mirada honesta hacia dentro. Debe-
mos ser conscientes de nuestras capacidades, nuestros anhelos,
nuestros deseos e ilusiones; pero también de nuestras limita-
ciones, imperfecciones y defectos. Esta mirada objetiva y veraz
sobre nosotros mismos nos sitda en la realidad de lo que somos,
y desde ahi podemos establecer relaciones auténticas con los
demis.

Reconocerse a uno mismo implica asumir nuestra incom-
pletitud. En nuestro interior habita la nocién clara de la per-
feccién, pero al mismo tiempo somos conscientes de que no
estamos a la altura, sabemos que no somos perfectos. Esa dis-
tancia entre lo que somos y lo que intuimos que deberiamos
ser, nos hace sufrir. Pero también nos impulsa a superarnos, a
mejorar, a crecer en humanidad.

Solo desde ese reconocimiento interno —realista, humilde y
esperanzado— podemos mirar al otro, sabiendo que también
es imperfecto, con empatia, sin juzgarlo, y abrirnos a una rela-
cién basada en la igualdad y el respeto mutuo

Cuando uno se reconoce, cuando vuelve a conocer quién es,
estd entonces en condiciones de reconocer al otro.

Si el conocimiento verdadero es un recordar como dice Pla-
ton, el amor verdadero es reconocer al otro. Recordar quién soy
me permite ver y reconocer quién es el otro. Porque conocer y
amar son, en el fondo, las dos caras de la misma moneda. Uno
solo puede conocer lo que ama, y no puede amarlo si no lo
conoce.

Esta es, a mi entender, la grandeza de la reminiscencia platé-
nica: que el descubrimiento de la verdad no es una conquista

40



DISCURSO DE INGRESO

externa, sino un regreso a la propia interioridad, a esa luz que
siempre ha estado ahi y que a veces queda apagada por el ruido,
la prisa o la desesperanza.

Por eso, en La Fageda decimos que, en realidad, a lo que de
verdad nos dedicamos no es a fabricar yogures, sino a re-
conocernos mutuamente. Porque cuando una comunidad es
capaz de mirarse con verdad, con respeto y con amor, entonces
vuelve a surgir en ella lo mejor del ser humano: la dignidad re-
cuperada, la confianza renacida y la sensacién profunda de que
la vida tiene sentido.

Trabajadoras de la seccién de ldcteos

:Qué es la reminiscencia platénica?

Como hemos dicho, el fundamento que sustenta la filosofia de
Platén es la reminiscencia, entender que conocer es recordar.
:Pero cémo recordamos? ;Dénde habita esa memoria del
alma? El responderfa que en la parte mas noble y profunda de

41



CRISTOBAL COLON PALAST

nuestro set, el nous, la razén iluminada por el Bien; aquello que
nosotros identificamos con la consciencia. Esa informacién
privilegiada que todos llevamos dentro, esa voz interior que
nos susurra, ese testigo que nos recuerda quiénes somos incluso
cuando nos hemos perdido o estamos tentados a hacerlo.

Esa voz que a veces nos incomoda con sus verdades cuando nos
dice qué es lo correcto y lo incorrecto.

En La Fageda a esa voz interior solemos llamarla, con humor
y con una cierta ternura, el inquilino. Este huésped silencioso
que habita dentro de nosotros. Escuchar al inquilino, es lo
que Platén llama reminiscencia, es volver a escuchar la voz
de lo que realmente somos.

Aqui tenemos que hacer referencia otra vez a los didlogos de
Platén, en donde Sécrates explica que, desde la infancia, una
voz interior —su daimén— le advertia siempre cuando iba a
actuar mal. No le dictaba qué hacer, sino que le orientaba hacia
lo justo.

La referencia mds significativa aparece en la Apologia, cuando
Sécrates se defiende ante el tribunal ateniense que acaba con-
dendndole a muerte por pervertir a la juventud. Alli Sécrates
afirma:

«Desde nino tengo un daimdn, una voz que, cuando se hace oir,
siempre me desvia de lo que estoy a punto de hacer, pero nunca me
ob[igﬂ. »

Esta voz no es una supersticién, ni un ordculo externo, sino la
forma simbdlica mediante la cual Sécrates nombra la dimen-
sién mads alta del alma, el n#ous, la consciencia iluminada, la
chispa divina. Eso que nosotros llamamos el inquilino.

42



DISCURSO DE INGRESO

Es en este punto donde Platén introduce uno de los concep-
tos mds fecundos de su filosofia moral: la endaimonia. Literal-
mente significa “tener un buen daimén”, vivir acompanados
y conducidos por esta voz interior que nos orienta hacia el
bien. No se trata, por tanto, de la felicidad entendida como
bienestar o placer, sino como vida lograda: una existencia ar-
monizada con aquello que somos en lo més profundo. Eudai-
monia es dejar que el inquilino nos guie, vivir de acuerdo con
el orden interior del alma, reconociendo la verdad que habita
en nosotros y actuando conforme a ella.

Cuando el hombre vive escuchando su daimén, cuando orien-
ta su inteligencia, su voluntad y sus sentimientos hacia lo mds
alto, se realiza como persona. Eudaimonia es, entonces, el fruto
maduro de la reminiscencia: cuando recordamos lo que somos
y lo encarnamos en nuestra vida. Cuando escuchamos al inqui-
lino y dejamos que conduzca el rumbo de nuestra existencia.

Pero a veces no lo escuchamos, porque el camino del re-
cuerdo no estd exento de dificultades. Platén advertia que el
alma, al mirar el mundo sensible, puede dejarse arrastrar por
las sombras y confundir la apariencia con la realidad, como
hacen los esclavos de la caverna. Es la gran tentacién del au-
toengafo: creer que somos lo que tenemos, lo que hacemos o
lo que aparentamos. Cuando olvidamos al inquilino interior
empezamos a traicionarnos, y la autotraicién es siempre el
principio de toda injusticia. Quien se engafia a si mismo
acaba enganando a los demds; quien no se reconoce deja de
reconocer al otro.

El ser humano, segiin Platén, no es un ser que ya estd hecho,
sino un ser en camino. No vive instalado, sino tensionado en-
tre el polvo del que proviene y la luz a la que estd llamado. La
virtud no es, entonces, una simple costumbre, sino el arte de

43



CRISTOBAL COLON PALAST

orientarse hacia arriba, de ordenar la fuerza de nuestros deseos
para ponerla al servicio de lo mds alto escuchando al inquilino.
Aqui vuelve a resonar la eudaimonia: vivir bien es vivir orien-
tados por la voz que nos llama a ser mejores, es conducir
nuestra vida hacia la luz.

En el Fedro, didlogo en el que Platén nos habla sobre la virtud,
narra el mito del carro alado y nos invita a imaginar el alma
como un carro tirado por dos caballos alados. Uno noble, dé-
cil, amante del orden; el otro indémito, impetuoso, cargado
de deseo. El auriga, que representa la razén iluminada por el
Bien, debe aprender el arte de conducirlos. Cuando lo consi-
gue, el alma se eleva hacia las realidades eternas. Esa elevacién
es imagen de la eudaimonfa: la armonia del alma que, guiada
por el daimén, el auriga recuerda su origen y se orienta hacia
su destino. Cuando el auriga fracasa y se deja dominar por sus
pasiones, el carro cae: es el olvido de si, la traicién al inquilino.

Esta imagen nos evoca el trinsito en el que habitamos por
nuestra condicién humana: el anhelo de volar y el riesgo de
precipitarnos.

Por eso, el primer deber de toda persona y de toda comunidad
es mantenerse fiel a su verdad interior, es escuchar al inquilino.
En La Fageda solemos decir: no perder el sentido de las cosas.
El sentido de toda organizacién es la memoria viva del alma
colectiva. Cuando se pierde el sentido empieza el desorden, la
fragmentacidn, la indiferencia.

Asi pues, recordar, reconocerse y reconocer al otro son, en-
tonces, tres actos de una misma fidelidad: la fidelidad a lo que
somos. Vivir en eudaimonia es precisamente esto: dejar que la
verdad interior tenga la palabra, y hacer de la vida —como decia
Sécrates— un testimonio del alma orientada hacia el bien.

44



DISCURSO DE INGRESO

En este proceso de reconocimiento mutuo, el trabajo nos ofre-
ce un escenario verdaderamente excepcional para descubrir
los elementos esenciales que todos necesitamos para vivir
una vida buena. El trabajo es una escuela silenciosa donde se
forja el caricter, donde se revelan con claridad nuestras fuerzas
y nuestras fragilidades, nuestra capacidad de perseverar, de ser-
vir, de cooperar y de poner nuestras habilidades al servicio de
algo que nos trasciende.

Por eso, en La Fageda nos hemos esforzado desde el inicio en
construir una comunidad que haga posible un trabajo bueno,
un trabajo con sentido para todas las personas que formamos
parte del proyecto. Porque solo quien vive escuchando al inqui-
lino —es decir, en eudaimonia— puede trabajar no solo por
necesidad, sino por vocacidn; no solo para ganarse la vida, sino
para hacer de su vida una obra verdadera.

Trabajadores de la seccién de jardineria

=

45






8 EL TRABAJO COMO ESCUELA DEL
ALMA

Como ya se dijo con anterioridad al hablar de la concepcién
del ser humano, este posee tres capacidades que lo definen:
la inteligencia, la voluntad y el alma. Por otra parte, el ser
humano, segin Platdn, estd constituido por tres dimensiones:
cuerpo, mente y espiritu. Es en la dimensién espiritual donde
se integran estas tres capacidades mencionadas anteriormente.

Un trabajo verdaderamente humano ha de ser capaz de satisfa-
cer las tres dimensiones:

* Cuerpo: el trabajo debe ser ttil y estar remunerado. No hay
dignidad sin un sustento. Satisfacer nuestras necesidades ba-
sicas no es un privilegio, es una condicién de posibilidad
para todo lo demds.

* Mente: el trabajo debe ofrecer posibilidades de desarrollo, de
aprendizaje, de mejora. Necesitamos aprender cosas nuevas,
sentir que avanzamos, que nuestras capacidades se desplie-
gan.

* Espiritu: el trabajo debe permitirnos crecer como personas,
relacionarnos con bondad, superar la tendencia natural al
egoismo, y al individualismo. Es en el trabajo donde pode-
mos descubrir que formamos parte de algo mds grande que
NOSOtros mismos, que servimos a una causa comun, que con-
tribuimos. Porque cuando el trabajo es verdaderamente hu-
mano, las capacidades que integran esta dimensién espiritual
-la inteligencia, la libertad y el amor- pueden desplegarse.
Entonces, el trabajo deja de ser una mera tarea productiva

47



CRISTOBAL COLON PALAST

y se convierte en un espacio donde elegimos con sentido,
amamos a través del servicio y ponemos nuestra inteligencia
al servicio de un bien comun. Asi, trabajar no es solo hacer,
sino también ser.

Y cuando una actividad laboral logra satisfacer las tres dimen-
siones de la persona —cuerpo, mente y espiritu—, se genera
un circulo virtuoso: cada persona se ayuda ayudando a las
demids. Esa cadena de ayuda mutua construye comunidad,
fortalece la autoestima y genera vinculos verdaderos. Esa cade-
na en la Fageda la llamamos la cadena del sentido.

Este circulo virtuoso es el alma de la polis que dirfa Platén.
Aqui no hablamos de trabajo como mera produccién. Habla-
mos de sentido. Y cuando decimos sentido, decimos direc-
cién, propésito y significado.

En muchas empresas, el concepto central que organiza la ac-
tividad es el de cadena de valor: una secuencia de procesos
orientados a generar un producto o servicio que aporte valor
econémico y competitivo a los consumidores. Esa cadena de
valor es, sin duda, necesaria también en La Fageda. No po-
drfamos existir sin una estructura empresarial sélida y eficiente
que asegure la viabilidad econémica del proyecto. Pero nuestra
visién va més alld.

La cadena de sentido que cultivamos no sustituye a la cade-
na de valor, la trasciende. La primera responde a la légica del
mercado, la segunda obedece a la légica del corazén. Ambas
conviven, se entrelazan ddndose fuerza mutuamente pero no se
confunden. En La Fageda, el trabajo tiene valor econémico, si,
pero sobre todo tiene valor humano. En el fondo se trata de no
confundir los medios con los fines.

48



DISCURSO DE INGRESO

Podriamos decir, sin exagerar, que la clave del éxito de La Fage-
da reside en el entrelazamiento armonioso de dos cadenas que,
lejos de oponerse, se refuerzan mutuamente: la cadena de valor
y la cadena de sentido.

Por un lado, la cadena de valor representa nuestra actividad
empresarial: la produccién de bienes y servicios utiles, de cali-
dad, que responden a las exigencias del mercado. Esta cadena
sostiene la viabilidad econémica del proyecto, garantiza su au-
tonomia y nos permite generar empleo estable. Es, por tanto,
una estructura necesaria que otorga a nuestro trabajo utilidad,
continuidad y dignidad.

Por otro lado, la cadena de sentido es el alma que inspira ese
trabajo. Es la conciencia de que cada actividad realizada —des-
de alimentar a las vacas hasta disefiar un yogur o atender a un
visitante— tiene una dimensién que va mds de lo material, es
significativa, personal y forma parte del todo. Porque ese traba-
jo, para ser plenamente humano, ha de estar orientado por un
proposito, por una idea de bien, de belleza, de perfeccién. Esto
en términos platdnicos seria la justicia, el obrar con prudencia,
fortaleza y templanza.

Cuando hablamos de hacer las cosas con sentido, decimos que
queremos hacerlas bien. Y cuando decimos bien, decimos tam-
bién con excelencia, con cuidado, con amor.

Ahora bien, lo mas decisivo no es la existencia aislada de es-
tas dos cadenas, sino una coherencia entre ellas. La cadena de
valor permite que el trabajo sea iitil; la cadena de sentido
permite que ese mismo trabajo sea bello, bueno, pleno. Y
es precisamente la simbiosis entre ambas lo que genera una di-
ndmica virtuosa: el trabajo bien hecho satisface una necesidad

49



CRISTOBAL COLON PALAST

real, y al mismo tiempo responde a una vocacién profunda del
ser humano de hacer las cosas con perfeccion.

Y aqui emerge una verdad que en La Fageda hemos aprendido
con los afos: para tener una cadena de valor estable y sélida,
necesitamos buenos profesionales. Pero para tener una cade-
na de sentido auténtica, necesitamos profesionales buenos.
Es decir, personas que no solo dominen su oficio, sino que se
muevan por una ética del cuidado, por un deseo de servir, por
una voluntad de hacer el bien a través del trabajo bien hecho.
Personas que no solo sepan hacer cosas, sino que sepan por
qué y para quién las hacen.

En La Fageda, no creemos en el éxito como una meta fria y cal-
culada. Creemos en una forma de hacer las cosas que, al unir el
valor econémico con el valor existencial, crea un espacio donde
la dignidad humana puede florecer. La cadena de sentido y la
cadena de valor no son dos estructuras separadas: son los dos
hilos de una misma trama, los dos brazos de una obra profun-
damente humana.

Asi, la cadena de valor es el soporte necesario; pero la cadena de
sentido es la razén de ser. Una permite que el proyecto funcio-
ne; la otra, que tenga alma.

El trabajo con sentido no solo cambia el mundo que nos
rodea. Nos cambia a nosotros por dentro.

Esta es la filosofia que intentamos llevar a la prictica, no exenta
de errores y fracasos.

El trabajo, asi entendido lejos de ser un castigo o una pesada

obligacién, es —como dirfa Platén— una oportunidad para
ordenar el alma. En él se nos revela lo que somos y lo que pode-

50



DISCURSO DE INGRESO

mos llegar a ser. En él aprendemos a discernir entre lo esencial
y lo accesorio, entre el mero esfuerzo y el verdadero servicio.
De alguna manera, cada jornada de trabajo es un pequeno
gimnasio espiritual donde ejercitamos las virtudes de la pru-
dencia, la templanza, la fortaleza y, en consecuencia, obramos
con justicia. Un espacio donde ponemos a prueba nuestra ca-
pacidad de transformar el don que se nos ha dado, en un bien
para los demis.

Trabajadora en la fibrica de yogures

Platén, en La Repiblica, describe la ciudad justa como
aquella en la que cada uno cumple aquello que le corres-
ponde segtn su naturaleza. La justicia consiste, en ultima
instancia, en que cada parte del alma y cada miembro de la
comunidad haga lo que le es propio, sin invadir el lugar del
otro ni renunciar al suyo. No hay justicia sin orden interior, y
no hay orden interior sin descubrir cudl es nuestra tarea en la
gran sinfonfa del conjunto.

51



CRISTOBAL COLON PALAST

En La Fageda hemos traducido esta ensenanza con una frase
sencilla que resume una conviccién profunda: todos servimos
para algo, aunque sabemos que no todos servimos para lo
mismo. Y en esta diversidad de capacidades y de dones no hay
desigualdad de dignidad, sino una rica pluralidad de vocacio-
nes. Platén en libro Il de La Repiiblica, en el mito de los me-
tales, nos recuerda que todos procedemos de una misma tierra,
todos compartimos un origen comun, pero a cada alma se le da
un temple particular y una misién distinta. Somos iguales en
dignidad, pero diferentes en vocacion.

Confundir igualdad con uniformidad, como hace el mundo
moderno, conduce a destruir la armonia de los contrarios que
hace posible una comunidad viva, fecunda y justa.

En La Fageda buscamos vivir lo contrario: reconocer las dife-
rencias, ordenarlas y armonizarlas al servicio del bien comun.
Cuando esto ocurre, el trabajo deja de ser un simple intercam-
bio econémico para convertirse en un camino de realizacién
personal y comunitaria. El taller, la granja, la cocina, la ofici-
na o el huerto se convierten en espacios donde cada persona
encuentra su lugar, despliega sus capacidades y se siente parte
esencial del conjunto.

Eso, en lenguaje de Platén, es la justicia.

En nuestro lenguaje cotidiano, simplemente lo llamamos tra-
bajo con sentido.

Por eso en la Fageda decimos que el trabajo asi entendido,
es una escuela de virtud y una cura para el alma.

=

52



$8 EL PODER Y LA RESPONSABILIDAD:
GOBERNARSE PARA GOBERNAR

Platén decia que la polis no se sostiene en la jerarquia formal,
sino en la madurez de quienes la integran. Todos, independien-
temente del lugar que ocupemos —seamos jardineros, respon-
sables de drea, directores o miembros del patronato— cargamos
con una cuota de poder. Un poder pequefio o grande, visible o
discreto, pero siempre real.

El poder de influir en el 4nimo del otro.
El poder de facilitar o dificultar una tarea.
El poder de corregir o herir.

El poder de reconocer o ignorar.

El poder, en definitiva, de hacer el bien o apartarnos de él.

Por eso, para nosotros, hablar de poder es inseparable de ha-
blar de responsabilidad. Y hablar de responsabilidad es hablar
de liderazgo y de reconocimiento. Porque nadie puede liderar
a otro si no ha aprendido antes a escucharse a si mismo, a
reconocer su verdad interior, a ordenar sus propias pasiones, y
a atender a ese inquilino que nos recuerda quiénes somos y que
corresponde hacer.

Platén nos advierte que nadie puede guiar a otro si no sabe go-
bernarse a si mismo. El liderazgo no consiste en mandar, sino
en conducir. Y para conducir es preciso haber aprendido antes
a conducir ese carro interior, domando el impulso y escuchan-

53



CRISTOBAL COLON PALAST

do la guia de la parte mis alta de uno mismo. Cémo el auriga
en el mito del carro alado, el verdadero lider no reacciona desde
la urgencia o la fuerza, sino desde la visién. Liderar es ayudar a
que otros recuerden hacia dénde deben volar.

Este camino hacia el interior, que en Platén coincide con el
ascenso hacia la luz del Bien, tal como describe en el mito de la
caverna, es la condicién para que el liderazgo no se convierta
en un ejercicio de dominio, sino en una forma de servicio.
Sin esta conversién interior, el poder se trivializa, se vuelve ca-
prichoso y la comunidad se debilita. En cambio, con ella, el
poder se transforma en herramienta de cuidado, de proteccién
y de orientacién hacia el bien coman.

Por eso, cuando hablamos de la funcién del patronato como
mdximo érgano de poder y responsabilidad de nuestra organi-
zacién, no nos referimos simplemente a un érgano de supervi-
sién. Lo entendemos como la instancia que preserva la orien-
tacién de la polis hacia el bien. Su autoridad tiene sentido solo
si se ejerce como servicio, solo si cada uno de sus miembros ha
recorrido ese trabajo interior que Platén exigia al filésofo-rey:
pasar del gobierno de uno mismo al gobierno para los demds.

Cuando dedicamos este discurso al patronato, no hacemos un
gesto protocolario. Reconocemos que su labor consiste preci-
samente en custodiar este orden interior, en mantener viva la
orientaciéon de nuestra comunidad hacia la justicia.

El Patronato de La Fageda, en su tarea cotidiana, refleja ese
ideal platénico de gobierno:

* Busca el equilibrio entre lo econémico y lo social,

e Procura la justicia en las decisiones,

54



DISCURSO DE INGRESO

* Y orienta el conjunto hacia el sentido, hacia ese Bien que estd
por encima de cualquier interés inmediato.

Gobernar asi no es administrar recursos, sino custodiar el alma
colectiva, procurando que cada uno de nosotros haga un buen
uso del poder que le ha sido confiado, pequeno o grande.

Trabajadores planta licteos.

S=>

55






£ LA CULTURA DE LA POLIS: :QUE
HACEMOS CUANDO NADIE NOS VE?

Antes hemos dicho que la calidad de las relaciones entre los
integrantes de cualquier grupo humano determina su buen
funcionamiento: es lo que suele llamarse la cultura organiza-
cional. En tltimo término, la cultura de La Fageda, como en la
polis platdnica, estd condicionada a la respuesta a esta pregunta:
:Qué hacemos cuando nadie nos ve?

La calidad de nuestra cultura depende de la respuesta que de-
mos a esa pregunta. Depende de si cada uno ha conquistado,
al menos un poco, el gobierno de si mismo. Depende de si el
anillo de Giges —metifora del poder y de la tentacién—
encuentra en nosotros un alma ordenada o un alma dispersa.

En el libro II de La Repiiblica, Platén narra este mito con la
clarividencia de quien conoce en profundidad el alma humana.
El anillo concede a quien lo lleva el poder de la invisibilidad: la
posibilidad de actuar sin testigos, sin consecuencias, sin miedo
al castigo. Glaucdn, su interlocutor, sostiene que, ante una oca-
sién semejante, cualquier hombre elegiria la conducta que mds
le beneficie, sea justa o no.

Segtin ¢él, la justicia no es mds que un acuerdo forzado por el
temor al castigo y por la vigilancia mutua.

Pero Platdn, con la serenidad de quien ha visto més alld de las
apariencias, responde que la justicia no es un artificio exte-
rior, sino el orden interior del alma. Y que el hombre ver-
daderamente justo, aunque se quedara completamente solo,

57



CRISTOBAL COLON PALAST

seguirfa obrando el bien porque el bien es su alimento, su des-
canso, su forma natural de vivir.

Esta ensefianza nos acompana desde los inicios de La Fageda.
Porque, desde entonces, hemos repetido que la cultura es lo
que hacemos cuando nadie nos ve. No es una frase ingeniosa:
es una declaracién antropoldgica. Significa que nuestra comu-
nidad se sostiene, no sobre controles, auditorias o reglamentos,
sino sobre la orientacién interior de cada persona hacia el bien.
Sobre la presencia viva de ese inquilino que nos recuerda quié-
nes somos y que corresponde hacer en cada momento.

Imagen de la jornada Faig Fageda del 2025

Cuando afirmamos que cada uno debe actuar correctamente,
aunque nadie esté mirando, no proponemos una ética heroica,
sino algo mucho mds elemental: la justicia como forma de or-
den interior que se expresa en gestos Concretos.

58



DISCURSO DE INGRESO

- En cémo limpiamos una mesa de trabajo, aunque nadie
nos lo exija.

- En cémo tratamos a una persona vulnerable cuando no
habrd aplausos de otros.

- En cémo resolvemos un conflicto sin herir a quien tenemos
delante.

- En ¢c6mo un responsable corrige sin humillar.

- En cémo un miembro del patronato renuncia a imponer su
criterio cuando reconoce que la verdad estd en otro lugar.

El patronato es la instancia que debe asegurar el buen gobier-
no de la organizacién, y que esta no use el “anillo de Giges”
para desviarse de su misién. Su tarea no es solo técnica; es éti-
ca. No vela tinicamente por los indicadores, sino por el alma
de la comunidad. Su poder se legitima en la medida en que
se ejerce orientando sus decisiones hacia ese sol del que nos
habla Platén, que da luz a nuestras acciones y calor a nuestros
corazones.

En estos tiempos en que con frecuencia reducimos la palabra
éxito a beneficios econdmicos, cuotas de mercado o capacidad
de competir en entornos cada vez mds exigentes, considero
esencial recuperar una mirada mds amplia y mds honda sobre
lo que realmente significa prosperar como organizacién.

Vivimos rodeados de indicadores financieros, de curvas de creci-
miento y de andlisis de rendimiento que, aun siendo necesarios,
corren el riesgo de imponerse como dnico criterio de valoracién.
Sin embargo, el verdadero balance de una empresa no se mide
Unicamente en euros ni en magnitudes que ignoran la dimensién
humana de nuestro trabajo. Reducir la empresa a su mecdnica
econdémica seria olvidar su razén de ser mas profunda.

59



CRISTOBAL COLON PALAST

Por ello, me parece imprescindible recordar que la empresa es,
y debe seguir siendo, una de las grandes constructoras de la
sociedad. Pero una empresa alcanza su plenitud cuando genera
comunidad, cuando ofrece oportunidades reales y dignifica la
vida de quienes forman parte de ella. El verdadero éxito con-
siste en vidas transformadas.

En definitiva, el mito del anillo de Giges nos ayuda a expre-
sar algo que en La Fageda intentamos vivir cada dia: que una
comunidad solo es justa cuando cada uno de sus miembros se
gobierna primero a si mismo, cuando escucha al inquilino que
nos recuerda aquello que ya sabemos: la certeza innata de lo
que es correcto. Y que la grandeza de una polis —sea la Atenas
de Plat6n o nuestra humilde comunidad— depende, en tltimo
término, de lo que elegimos hacer cuando nadie nos observa.

S=>

60



£ CUAL ES NUESTRA VISION DE LA
ECONOMIA

Cuando hablamos de economia, solemos pensar —como hace
la modernidad— en un conjunto de técnicas para producir,
distribuir y consumir bienes. Pero para Platén, como para no-
sotros, la economia no es un fin en s{ misma, sino la consecuen-
cia natural de un modo de estar en el mundo. En La Repiiblica,
el maestro ateniense afirma que «como el alma es, asi serd la
ciudad»; del mismo modo, segin sea el alma de cada uno, asi
se comportard también en sus negocios.

Es decir: la estructura econdémica de una polis refleja el orden
interior de quienes la habitan.

Por eso, cuando describe cémo deberia organizarse la ciudad
justa, Platén no comienza hablando de monedas, mercados o
leyes comerciales, sino del alma. Solo cuando el ser humano
estd ordenado interiormente —cuando inteligencia, voluntad
y alma colaboran bajo el gobierno del Bien— la ciudad puede
organizar su trabajo y su economia de forma justa. Este es el
nucleo de su idea de justicia: «que cada cual haga lo que le co-
rresponde segiin su naturaleza» pues en ello radica la armonia
del alma y de la ciudad.

Antes de aplicar la justicia a los tribunales, Platén la aplica a la
vida de cada dia, al taller y al oficio. El trabajo es justo cuando
nace de la vocacién de cada persona, como nos recuerda él en
el mito de los metales, y la economia es sana cuando permite
que cada ciudadano aporte lo mejor de si en servicio de la co-
munidad. Por eso, para Platén, la economia estd subordinada

61



CRISTOBAL COLON PALAST

a la antropologia, a la visién que tengamos de lo que somos:
primero el alma, luego la ciudad; primero el sentido, luego la
produccidn. Esta es la filosofia que sustenta nuestra cadena de
valor y de sentido.

En el Libro II de La Repiiblica, Sécrates invita a imaginar una
ciudad de necesidad, una comunidad saludable, mesurada, don-
de cada persona trabaja para satisfacer lo indispensable en coo-
peracién con los otros. Alli, la economia estd al servicio de la
vida, y no al revés. Pero cuando los ciudadanos dejan de con-
formarse con lo necesario y buscan lujos, comodidades y place-
res superfluos, nace lo que Platén llama la ciudad hinchada, la
ciudad febril. Lo expresa asi:

«La ciudad que sélo pretende lo necesario, la que realmente puede
lamarse una ciudad saludable... Pero si los ciudadanos se nie-
gan a contentarse con lo necesario y anaden sofds, mesas, diversos
condimentos, perfumes, mujeres de placer, y todo cuanto podemos
imaginar. .. entonces la ciudad se hard mayor.»

Esa desviacién tiene consecuencias graves: una ciudad que de-
sea mds de lo que necesita entra en conflicto con sus veci-
nos. Platén lo advierte con sorprendente actualidad:

«Entonces nuestra tierra, que antes bastaba, ya no bastard; y ha-
bremos de cortar a pedazos territorios de los vecinos porque necesi-
taremos mds pastos y campos; y ellos hardn lo mismo con nosotros,
si damos curso al exceso de riqueza, mds alld de los limites de la
necesidad, dard orvigen a la guerra»

En otro pasaje Platén advierte que tanto la abundancia desme-

surada como la miseria extrema alteran el alma y corrompen la

polis:

62



DISCURSO DE INGRESO

«Nuestros guardianes deben vigilar para que no penetren en la ciu-
dad la riqueza ni la indigencia, porque la una engendra molicie,
ocio y afdn de novedades; y la otra, ese mismo afdn, acompanado
ademds de bajeza y mezquindad.»

Veinticuatro siglos después, seguimos constatando que tanto
la abundancia sin medida como la escasez desesperada generan
inestabilidad, no solo econémica, sino moral. Cuando la eco-
nomia olvida el equilibrio, la polis pierde su alma.

Imagen aérea de La Fageda

Estas palabras, escritas hace veinticuatro siglos, resuenan con
fuerza en nuestro tiempo. Podria decirse que Platén anticipé lo
q
que en el siglo XX denuncié E. F. Schumacher cuando sostuvo
que «lo pequefio es hermoso» y que una economia que persi-
gue el crecimiento ilimitado acaba destruyendo aquello que
la sostiene: la naturaleza, la comunidad y la dignidad de las
personas.

Frente al gigantismo, Schumacher propone una economia «a la

medida humana»; Platén, una polis «tan amplia como el alma
pueda ordenar».

63



CRISTOBAL COLON PALAST

Nosotros, en La Fageda, hemos querido vivir de esa misma 16-
gica. Nuestra economia no nacié para crecer, sino para servir.
No queremos ser grandes, debemos de ser buenos. No parti-
mos de un plan de negocio, sino de una pregunta fundamental:
scémo ofrecer un trabajo con sentido a quienes habfan sido
excluidos? Desde esa actitud, la economia vino después, como
fruto de una praxis orientada al bien comin. No competimos
por cuotas de mercado, ni nos empenamos en producir mds de
lo necesario. Entendimos, con Platén, que «tanto la pobreza
como la riqueza desmedida corrompen el alma del ciudada-
no» (Republica, IV,), y que la verdadera abundancia no estd en
poseer, sino en compartir.

Hemos comprobado que cuando las personas se encuentran,
cuando cada cual puede aportar lo mejor de si, la economia se
vuelve fecunda y eficaz. Lo hemos dicho en otras ocasiones: en
realidad no nos dedicamos a fabricar yogures, sino a reco-
nocernos mutuamente. Y de ese reconocimiento —como Pla-
tén anticipa que ocurre en la polis justa— nace una economia
con alma, discreta y sostenible.

Por eso creemos que la economia del futuro no serd la que
produce mds, sino la que ordena mejor el alma de quien
produce. No serd la que conquiste mercados, sino la que favo-
rezca comunidades. No serd la que crezca sin medida, sino la
que recuerde quién es el ser humano y qué ha venido a hacer
en el mundo.

=

64



& EL MITO DE LA CAVERNA,
UNA METAFORA IMPRESCINDIBLE

Permitanme, antes de iniciar estas ultimas reflexiones, evocar
una de las imdgenes mds luminosas de la tradicién filoséfica:
el mito de la caverna con el que Platén abre el Libro VII de
La Repiiblica. Alli nos invita a imaginar una cueva profunda
donde unos hombres, encadenados desde la infancia, solo pue-
den mirar hacia un muro iluminado por un fuego que arde a
sus espaldas. Sobre esa pared ven pasar sombras de objetos que
otros transportan. Como jamds han visto otra cosa, confunden
esas sombras con la Ginica realidad existente.

Uno de los prisioneros es liberado. Al principio apenas puede
soportar la luz del fuego. Luego asciende hacia el exterior, don-
de el resplandor del sol lo deslumbra hasta casi cegarlo. Pero
poco a poco aprende a mirar. Descubre que lo real no son las
sombras, sino los rostros, los drboles, la vida iluminada por el
dia. Y cuando finalmente puede contemplar el sol —simbolo
del Bien, fuente de toda verdad, de toda justicia y de toda be-
lleza— comprende que la ignorancia humana no es un vacio,
sino una falta de luz.

Pero el relato no culmina en la contemplacién de la claridad. El
prisionero, habiendo visto la verdad, acepta volver a la caver-
na para ayudar a otros a salir, aun sabiendo que quizd no serd
comprendido.

Cuando pienso en mi propia trayectoria, comprendo que mi

vida profesional comenzé precisamente en una caverna. No por
falta de entrega de quienes trabajaban alli, sino por la l6gica

65



CRISTOBAL COLON PALAST

misma de las instituciones psiquidtricas de entonces. Aquellos
manicomios eran lugares donde demasiadas veces los seres hu-
manos quedaban reducidos a sombras; no se les miraba como
alguien, sino como a algo.

Patio del hospital psiquidtrico de Salt

Yo mismo, sumido en una crisis existencial y dudando ya de
las corrientes filoséficas en las que me habia formado, corria
el riesgo de convertirme en un guardiin de sombras. Pero no
bastaba con indignarse: habia que atreverse a proponer una al-
ternativa. Asi nacié La Fageda: como un intento humilde, lleno
de incertidumbres, de construir una comunidad y una empre-
sa donde quienes habian sido expulsados a los mdrgenes de la
polis pudieran recuperar su dignidad a través del trabajo y del
reconocimiento mutuo.

En la Garrotxa, entre hayedos y volcanes, descubrimos que
el trabajo bien hecho y compartido posee un poder repara-
dor. Alli, personas que durante anos habian sido tratadas como
“incapaces” comenzaron a recordar quiénes eran: seres capaces

66



DISCURSO DE INGRESO

de contribuir, de alegrar y ser alegrados, de servir, de crear, de
amar. Alli, juntos, empezamos a salir de la caverna.

Cristdbal en la finca de La Fageda, en los afios 80

No idealizo La Fageda. No es el mundo perfecto de las Ideas,
sino una comunidad humana con limites, errores, tensiones y
fragilidades. Pero desde el inicio quisimos que la légica que la
sostuviera no fuese la de las sombras, sino la busqueda de una
vida buena y digna para cada persona.

Pero si algo quisiera subrayar es que Platén no presenta este
mito Ginicamente como una critica a la ignorancia, sino como
una llamada a la conversién interior, a aquello que los griegos
llamaban metanoia. Esta palabra, que literalmente significa
cambio de mente, transformacién del modo de ver, no se refie-
re a un mero ajuste intelectual, sino a una reorientacién pro-
funda del alma: a dejar de mirar las sombras como si fueran
la verdad y volver la mirada hacia la luz que siempre nos ha
sostenido.

67



CRISTOBAL COLON PALAST

Platén afirma que el camino hacia esa luz no consiste en adquirir
algo nuevo, sino en recordar lo que ya somos. El prisionero no
“obtiene” la verdad: la reconoce. Es la reminiscencia de aquello
que el alma conocié antes de ser encadenada por el miedo y la
costumbre. Y ese recordar, como hemos dicho tantas veces en
nuestra experiencia en La Fageda, no es otra cosa que reconocer-
se. Descubrir que la dignidad no se otorga: se despierta.

Esta metanoia —ese giro interior del alma que deja de mi-
rar hacia las sombras para orientarse a la luz— es doloroso
porque implica abandonar seguridades aprendidas. Por eso
Platén describe que los ojos del liberado sufren al comienzo: la
luz hiere. Pero también cura.

Para Platén, la salida de la caverna no es un acto de rebelién,
sino de obediencia a lo mds alto: es la respuesta a una llamada.
Del mismo modo, a lo largo de mi vida, no sali de aquella ca-
verna psiquidtrica por voluntad de éxito ni de reconocimiento,
sino por fidelidad a una pregunta que me desestabilizaba: ;Y si
la persona es infinitamente mds de lo que aqui se ve? Esa simple
pregunta fue mi metanoia.

Y por eso —como ensefiaba Platén— el ascenso no concluye
en la contemplacién. La verdadera iluminacién se verifica en el
retorno.

En este sentido, el mito es mds que una alegoria epistemoldgi-

) ) . . ’
ca. Es un itinerario espiritual, una pedagogia del alma que
nos recuerda que el liderazgo —como la propia vida— no
consiste en destacar, sino en servir al bien. Que la empresa,
la academia, la politica, la educacién y el trabajo sélo se justifi-
can si ayudan a los demds a ascender hacia aquello que pueden
llegar a ser.

68



DISCURSO DE INGRESO

Por eso me permito afirmar que el mito de la caverna no es tni-
camente una imagen fundacional de la filosofia, sino también
una sintesis de nuestra historia: despertar del olvido, volver
a mirar, reconocer al otro, construir juntos comunidad y
devolver la luz recibida. Ese es, en el fondo, el itinerario si-
lencioso que hemos intentado vivir.

S=>

69






£ REFLEXION FINAL

Hoy, después de tantos afios, me encuentro aqui, en esta Real
Academia. Y me presento ante ustedes no porque yo haya sa-
lido definitivamente de ninguna caverna, sino como alguien
que ha sido sacado de muchas oscuridades por el encuentro
con rostros concretos: personas con diagndsticos de enferme-
dad mental, personas con discapacidades, personas que se han
quedado en los mdrgenes de la polis, trabajadores, familias,
compaieros de camino. Ellos han iluminado mi propia igno-
rancia. Ellos son, en el fondo, los verdaderos maestros que hoy
me traen hasta aqui.

Entiendo mi ingreso en esta Real Academia como un “retor-
no” en sentido platénico: una oportunidad para poner esta pe-
quefia luz —que no es mia— al servicio del bien comdn. Por
esto he querido titular este discurso “Del manicomio a la Real
Academia”, y el mito de la caverna como metifora del camino
recorrido.

Platén no describe el mito como un suceso histérico, sino como
un estado permanente del alma. Todos vivimos a menudo
prisioneros de las sombras. La caverna no estd afuera: estd
dentro de cada uno de nosotros, cuando olvidamos quiénes
somos y quedamos encadenados por el miedo, la ignorancia
o la indiferencia.

Platén describe el ascenso a la luz como un proceso doloroso,
lleno de dificultades. Los ojos habituados a la oscuridad sufren.
Asi también el camino hacia la verdad exige perseverancia,
humildad y valentia. En La Fageda durante todos estos anos

71



CRISTOBAL COLON PALAST

hemos cometido muchos errores y sufrido multiples fracasos,
pero nunca hemos perdido el sentido de que ese era el verda-
dero camino.

La Real Academia, a la que tengo el honor de dirigirme, en-
carna, como la de Platén, esa vocacién: mantener encendida
la llama del pensamiento, de la verdad y del servicio al bien
comun. Este acto, en su sentido mds profundo, no es un punto
de llegada, forma parte de ese camino constante para elevar el
alma hacia el Bien.

Por eso Platén concluye el mito con un gesto paraddjico. Quien
ha visto la luz no se queda fuera: vuelve a la caverna para libe-
rar a los demds. La sabiduria no se guarda: se comparte. El
conocimiento verdadero es servicio. También nosotros estamos
llamados a ese retorno: volver a los mdrgenes, a los lugares os-
curos, a las cavernas visibles e invisibles de nuestra sociedad,
llevando una chispa de luz.

Asi, el mito se convierte en un mapa interior: recordar quiénes
somos, reconocer al otro, trabajar con virtud, vivir en comuni-
dad y volver siempre a la luz del sentido. Ese es el camino que
hemos emprendido.

Hoy no llego a una meta, sino a un comienzo. Toda persona 'y
toda organizacién tienen un alma, y su destino depende de
la calidad moral con que se gobiernan.

Que este acto sea una renovacién del compromiso con aquello
que da sentido a nuestras vidas. Porque, al final, el verdadero
viaje —como nos ensefié Platén— no consiste en conquis-
tar la luz, sino en despertar del olvido; no en poseerla, sino
en dejarnos habitar por ella.

Muchas gracias.

72



DISCURSO DE INGRESO

73






BIBLIOGRAFIA

Platén. (2003). Apologia de Sécrates (]. Calonge Ruiz, Trad.).
Madrid: Alianza Editorial.

Platén. (2003). La Repiiblica (J. Calonge Ruiz, Trad.). Madrid:
Alianza Editorial.

Platén. (2014). Fedro (E. Lledd, prélogo, traduccién y notas).
Madrid: Gredos.

Platén. (2020). Mendn (E. Lépez Castellén, Ed., edicién bilin-
giie). Madrid: Abada Editores.

Schumacher, E. E (2011). Lo pequerio es hermoso. Madrid: Akal
Ediciones, S.A.

Schumacher, E. E (2019). Una guia para los perplejos. Madrid:
Ediciones Atalanta, S.L.

=

75






Discurso de contestacion

Excmo. Sr. Dr. Jaume Llopis Casellas






LAUDATIO

Excelentisimo Sr. Presidente de la Real Academia Europea de
Doctores, Ilustrisimos Académicos,

Excelentisimas autoridades Queridos colegas, amigos y fami-

liares, Apreciado Cristébal:

Es para mi una alegria y un honor presentar hoy al Excmo Sr.
Cristébal Colén Palasi, psicélogo, empresario y fundador de La
Fageda, como nuevo Académico de Honor de la Real Academia
Europea de Doctores.

En la RAED celebramos con emocién aquellos ingresos que
representan no solo la suma de méritos profesionales, sino
también la encarnacién viva de una forma de entender el bien
comun, la dignidad humana y la responsabilidad ética. Hoy re-
cibimos a alguien que no solo ha transformado una institucién
en una préspera empresa, sino que ha contribuido a transfor-
mar el modo en que esta sociedad mira, acompana y dignifica a
las personas con vulnerabilidad psiquica o intelectual.

Hoy celebramos una vida, una obra y un ejemplo.

Los origenes de una vocacién humanista

Cristébal Colén naci6 en Zuera, Zaragoza, en 1949. Su ape-
llido ilustre, que tanto juego le ha dado a lo largo de la vida,
nada tiene que ver con navegantes renacentistas, y sin embar-
go —permitanme la licencia— él mismo inici6 una travesia que
cambiarfa de forma irreversible un territorio social que tam-
bién necesitaba ser descubierto: el territorio de la dignidad para
quienes la sociedad marginaba en la sombra de los antiguos
manicomios.

79



JAUME LLOPIS CASELLAS

Se formé como psicélogo, profesién que nunca ha entendido
como ciencia frfa, sino como una forma de humanismo practi-
co. En sus primeros anos, trabajando en hospitales psiquidtri-
cos tradicionales, fue testigo directo de la precariedad, la exclu-
sién y la soledad que vivian tantas personas diagnosticadas con
trastornos mentales o discapacidad intelectual.

Convencido de que el trabajo puede ser el anclaje de la digni-
dad humana, se propuso buscar un modelo alternativo, viable
y sostenible, donde las personas con trastorno mental o disca-
pacidad intelectual pudieran realizar un trabajo con sentido,
participar en una comunidad y tener un proyecto vital. Ese
modelo seria, afios después, reconocido como una de las inicia-
tivas mds emblemdticas de empresa social en Europa.

La Fageda: creacién, propdsito y evolucién

En 1982, impulsado por un deseo profundo de ofrecer una
alternativa real al modelo institucionalizador del manicomio,
funda la Cooperativa La Fageda, en plena comarca de la Ga-
rrotxa. Aquel proyecto empez6 con apenas quince personas, en
la sala de un antiguo convento de Olot que le cedié el Ayunta-
miento, con mds voluntad que recursos, y con un objetivo ra-
dical en su sencillez: crear un trabajo real y digno para quienes
jamds habian tenido acceso al reconocimiento que otorga una
ocupacién significativa.

El propésito no era terapéutico en un sentido cldsico: era emi-
nentemente humano.

Con el tiempo, La Fageda se expandié6 hacia actividades fores-

tales, jardinerfa, una granja modélica, la produccién lictea, y
desde 1993, elabora productos que hoy forman parte del ima-

80



DISCURSO DE CONTESTACION

ginario colectivo: yogures, helados, mermeladas. Productos de
una calidad extraordinaria, porque la dignidad también se ex-
presa a través del trabajo bien hecho.

Pero el éxito econémico nunca fue la brajula principal. La bra-
jula siempre fue la persona.

Y aunque Cristébal Colén siempre insiste en ese punto, en que
la empresa es el medio y no el fin, conviene subrayar que La Fa-
geda no fue concebida como un experimento asistencial, sino
como una empresa real, con estindares de calidad altos, con
capacidad de competir en el mercado y con el objetivo explicito
de ser econémicamente sostenible.

De hecho, décadas antes de que se popularizara el concepto
de —empresa con propdsito—, La Fageda ya funcionaba bajo los
tres ejes que hoy denominamos el —triple beneficio—:

El beneficio econdémico, el beneficio social y el beneficio am-
biental.

A. Beneficio econémico:

La Fageda ha alcanzado posiciones de liderazgo en el merca-
do cataldn de productos ldcteos, con una marca reconocida,
un nivel de calidad equiparable —y a menudo superior— al de
grandes empresas del sector, y una estructura econémica esta-
ble. Ha competido en segmentos muy exigentes y lo ha hecho
con rigor empresarial. En 2024 alcanzé una facturacién de
algo mds de 31 millones de euros, volvié a beneficios con un
resultado neto cercano al millén de euros, y produjo cerca de
100 millones de unidades de yogures y postres licteos, junto
a unas 150.000 toneladas de mermeladas y mds de 60.000
kilos de helados.

81



JAUME LLOPIS CASELLAS

A. Beneficio social:

La organizacién cuenta con una plantilla de mas de 340 perso-
nas, un porcentaje significativo de ellas con trastorno mental,
discapacidad intelectual u otras situaciones de vulnerabilidad.
No se trata de ocupacién asistida, sino de empleo real, esta-
ble y remunerado. La socializacién, la autonomia personal y
la recuperacién de proyectos vitales medibles forman parte del
impacto directo del modelo. La aplicacién de la metodologia
de Valor Social Integrado ha permitido cuantificar su impacto
econémico y social anual en 65,3 millones de euros, con un
retorno estimado de 13 euros de valor social por cada euro pu-
blico recibido, una cifra que habla por si sola de la eficiencia

del modelo.

En el afo 2022 La Fageda impulsé un proyecto que dié un sal-
to cualitativo a su misién. Creé Noima, (palabra que significa
—sentido— en griego), una escuela de nuevas oportunidades que
atiende a jévenes de la comarca que se encuentran alejados del
sistema educativo y laboral. Esta escuela, que acoge a més de
200 alumnos, acompana a estos jovenes en su trayectoria vital
para que encuentren un propdsito y se encaminen hacia la for-
macién o la insercién laboral. Un proyecto que vuelve a situar
a La Fageda como un proyecto pionero y referente en impacto
e innovacién social.

A. Beneficio ambiental:

La actividad de La Fageda mantiene una vinculacién profunda
con el entorno natural de la Garrotxa. El territorio no es un
simple escenario operativo, sino un elemento constitutivo del
proyecto: procesos productivos respetuosos, integracién en la
economia local y una sensibilidad ambiental que precedié —de
nuevo— a las tendencias actuales. La Fageda estd perfectamente

82



DISCURSO DE CONTESTACION

integrada en el Parc Natural de la Zona Volcanica de la Garro-
txa. Un entorno privilegiado gestionado con con los criterios
mds exigentes de responsabilidad ambiental.

En definitiva, hoy La Fageda constituye el perfecto ejemplo de
cémo una empresa puede generar valor econémico sin renun-
ciar a su misién social, y de cémo un proyecto social puede ser
profesional, competitivo y sostenible.

Direccién con propésito: el encuentro con el IESE

Mi relacién con Cristébal Colén se remonta a unos veinte afnos
atrds. Yo impartia, en el MBA del IESE, una asignatura sobre
las formas de liderazgo y los estilos de direccién de los ejecuti-
vos mds exitosos. Lo invité a participar en la tltima sesién del
curso porque me parecia importante ofrecer a los alumnos una
visién que fuera més alld del capitalismo liberal, de la competi-
cién feroz, de las estrategias orientadas solo al beneficio.

Buscaba mostrar a los futuros directivos que existe otro modelo
de liderazgo, basado en la justicia social, la generosidad y la res-
ponsabilidad hacia los mds vulnerables. Cristébal representaba
—y representa— esa alternativa: una direccién basada en valores,
sostenida por datos, respaldada por resultados y enfocada al
impacto social. Su presencia en el aula provocé reacciones de
sorpresa y reflexion en estudiantes procedentes de todo el mun-
do. Aquella unién entre gestién empresarial rigurosa y profun-
do sentido social desmontaba clichés, ampliaba horizontes y
despertaba conciencias. Y no era un relato teérico; era la pre-
sentacién de un modelo en funcionamiento, verificable y con
métricas claras.

En la implementacién de ese modelo tuvo un papel esencial
la figura de José Antonio Segarra, gran persona, maestro com-

83



JAUME LLOPIS CASELLAS

partido y uno de los mejores profesores que ha tenido nunca el
IESE, que se implicé en el patronato de la Fundacién La Fage-
day trabé una relacién muy especial con Cristébal.

Segarra, con su lucidez habitual, comprendié desde el primer
momento que La Fageda no era solo un proyecto social, sino
un caso magistral de gestién, liderazgo, propésito y cultura or-
ganizativa.

El supo difundirlo en las aulas, validarlo con criterios acadé-
micos rigurosos y ayudar a situarlo en el mapa de los grandes
ejemplos de empresa social del mundo. Su mirada enriqueci6
la visién estratégica y humana del proyecto.

MEéritos, reconocimientos y legado

Tanto la trayectoria de Cristébal como los logros de La Fageda
han sido reconocidos a lo largo de los afos con prestigiosos
premios y honores. Entre los més significativos, cabe destacar la
entrega a Cristébal Colén de la Creu de Sant Jordi en 2009, la
maxima distincién que otorga la Generalitat de Catalunya, por
su contribucién a la transformacién del modelo de atencién a
la salud mental y su visién pionera de inclusién laboral.

Afos después, en 2024, la Cooperativa La Fageda fue también
distinguida con la Creu de Sant Jordi como entidad, en recono-
cimiento a su impacto social y empresarial en Cataluna.

Ademis de estas distinciones, tanto el proyecto como su fun-
dador han recibido numerosos premios y menciones de insti-
tuciones académicas, empresariales y sociales. No se trata de
acumular galardones, sino de subrayar un hecho objetivo: el
trabajo bien hecho genera reconocimiento transversal.

84



DISCURSO DE CONTESTACION

Aunque estoy seguro de que para nuestro querido Cristébal el
reconocimiento més profundo es el de las vidas transformadas:

— las de los hombres y mujeres que encontraron un lugar en La
Fageda, — las de las familias que recuperaron la esperanza, — la
de los profesionales que aprendieron a mirar de otro modo, —
y la de una sociedad que descubrié que la inclusién no es un
gesto caritativo, sino una responsabilidad moral.

Conclusién

Hemos hablado hasta ahora de La Fageda como una empresa
ejemplar, que ha logrado un impacto social, econémico y am-
biental real y tangible.

Pero La Fageda no es solo una organizacién: es una familia am-
pliada, un hogar de acogida, una comunidad afectiva.

Cristébal ha recorrido este camino acompanado de su esposa
Carme Jorda, también terapeuta, y compafiera en el sentido
mds profundo de la palabra. Carme no ha sido solo un apoyo,
sino un pilar emocional, intelectual y vital imprescindible en
esta aventura colectiva. Sus hijos, Maria y Joan, han vivido des-
de pequenos el espiritu comunitario y humanista del proyecto,
y forman parte también de ese tejido invisible que sostiene las
grandes obras.

Juntos han levantado un proyecto singular que no necesita de
grandes palabras ni de declaraciones de intenciones. Hablan los

hechos:

— Una empresa sostenible y reconocida. — Un impacto social
profundo y medible. — Una presencia consolidada en el sec-

85



JAUME LLOPIS CASELLAS

tor alimentario. — Una contribucién real a la dignidad de las
personas vulnerables. — Un modelo riguroso de gestién con
proposito.

Ahora, como Presidente de Honor de La Fageda, transmite su
legado a las futuras generaciones, a través de su familia, de las
personas que colaboran en La Fageda y a José M2 Bonmati,
como su sucesor en la presidencia.

En la RAED valoramos especialmente la conjuncién de ciencia,
humanismo y compromiso, y en este sentido, no podemos sino
celebrar tu ingreso con especial alegria. Tu vida es coherencia
encarnada. Y por eso es un verdadero honor darte la bienvenida
a esta institucion.

86



DISCURSO DE CONTESTACION

CONTESTACION AL DISCURSO DE INGRESO
Querido Cristébal:

Acabamos de escuchar tu discurso de ingreso, "Del manicomio
a la Real Academia. Algunas reflexiones sobre las ideas de Pla-
t6n", y debo confesar que pocas veces he sentido tan claramen-
te que un discurso de ingreso no solo expone ideas, sino que
narra una vida.

Tu intervencién ha sido, en un sentido profundo, un acto pla-
tonico. Platénico porque has hablado de la justicia, el bien y la
dignidad; porque has mostrado cémo el pensamiento filos6fico
ilumina la accién humana; y porque has demostrado, con tu
propio recorrido, que la filosofia no es una teorfa abstracta, sino
un modo de mirar y de actuar.

Del manicomio al logos

Platén decia que la filosofia es "el paso de la caverna a la luz”. T
lo has traducido como "el paso del manicomio a la dignidad".

Tu relato no es solo autobiografico: es un alegato contra la des-
humanizacién. Es la constatacién de que la marginacién psi-
quidtrica, durante décadas, fue una forma de caverna social.

Has mostrado que, igual que el prisionero platénico que sale de
la oscuridad, las personas con sufrimiento psiquico necesitan
luz, espacio, reconocimiento. Y que la sociedad, como comuni-
dad, necesita verlas y escucharlas para liberarse también de sus
propios prejuicios.

Y ese acto de liberar, de ver, de reconocer , es profundamente
filoséfico.

87



JAUME LLOPIS CASELLAS

La Fageda como "polis" platénica

Tu discurso nos ha mostrado como La Fageda es, en cierto
modo, una polis orientada al bien comun.

Una comunidad donde:

cada miembro tiene un rol,
cada persona aporta su valor,

y el conjunto busca armonia y justicia.

Desde Platén sabemos que la ciudad justa no es la que reparte
privilegios, sino la que ordena las funciones para que todos
puedan florecer.

Eso has hecho td: has creado un espacio donde la diversidad
no es un problema, sino una riqueza; donde la fragilidad no
se esconde, sino que se acompana; donde el trabajo no es solo
produccién, sino afirmacién del ser.

La filosofia hecha vida

Querido Cristébal, mientras te escuchaba, pensaba que no es-
tabas haciendo filosofia: estabas demostrando para qué sirve la
filosofia. Porque tu discurso —y toda tu trayectoria— respon-
de a la pregunta esencial:

s Qué es vivir bien?

Y td respondes:

Vivir bien es vivir con los otros, no contra los otros. Vivir bien es

trabajar, pero también acoger. Vivir bien es permitir que cada
persona pueda decir yo valgo”.

88



DISCURSO DE CONTESTACION

Has hecho de la ética una forma de direccién. De la psicologfa,
una forma de esperanza. Y de la empresa, una forma de justicia.

Cristdbal, ingresas hoy como Académico de Honor porque en-
carnas la misién mds profunda de la RAED:

unir ciencia 'y humanismo,
transformar conocimiento en bien comtn,
convertir pensamiento en accion,

elevar la vida cotidiana a la altura ética de la filosofia.

Tu obra no es solo un conjunto de decisiones gerenciales bri-
llantes: es una visién del mundo, una forma de justicia, un
nuevo modo de entender lo que significa “empresa”. En mi
modesta opinién, una de las grandes aportaciones de tu discur-
so —y de tu trayectoria vital— es que no presentas la filosofia
como una teorfa externa a la experiencia, sino como un marco
conceptual que ordena la accién.

Has mostrado que los principios filos6ficos pueden inspirar
criterios para evaluar instituciones, guiar decisiones y orientar
procesos. Esta sintesis entre reflexién y praxis sittia tu discurso
en un espacio académico de gran valor: demuestra que la filoso-
fia puede integrarse en la gestidn, la direccién y la organizacién
de la vida comunitaria.

Esta es, probablemente, la aportacién mds original de tu inter-
vencién: mostrar que la filosofia no estd refida con la accién,
sino que puede ser su fundamento mads sélido.

Nos has ensefiado que la dignidad puede organizarse, que la

justicia puede gestionarse, que la inclusién puede planificarse,
y que la esperanza puede convertirse en estructura operativa.

89



JAUME LLOPIS CASELLAS

Y estoy seguro de que esta es solo la primera de muchas ideas
que, sin duda, enriquecerdn el didlogo académico de esta ins-
titucion.

En nombre de la Real Academia Europea de Doctores, te doy
la bienvenida a esta real, mds que centenaria y prestigiosa insti-

tucién que, desde hoy, es tu casa.

Muchas gracias.

S=>

90



PUBLICACIONES DE LA REAL ACADEMIA
EUROPEA DE DOCTORES

Publicaciones

91






Jaume Llopis Casellas es Licenciado en Ciencias
Politicas, Econdmicas y Comerciales por la Uni-
versidad de Barcelona, Master en Economia y Di-
reccion de Empresas por IESE Business School.
Universidad de Navarra y Doctor en Economia y
Direccion de Empresas por la Universidad Ramon
Llull. Profesor de Direccion Estratégica de IESE
Business School, ha ejercido también como profe-
sor invitado en IPADE (México), AESE (Portugal),
IDE (Ecuador), INCAE (Nicaragua), IEEM (Uruguay),
MDE (Costa de Marfil), Instituto San Telmo (Sevilla),
y EADA (Barcelona). Desde 1992 ha organizado los
Encuentros de Empresarios de Alimentacion y Be-
bidas de IESE Business School en Espana, y desde
2015 en México. Su curso Qué hacen los Buenos Di-
rectivos. Prioridades de la Alta Direccion, cuenta
con mas de 34.000 alumnos inscritos en la platafor-
ma online Coursera.

Ha sido Presidente y Director General de Moulinex
Espana y LATAM, Director de Nestlé Espana, Direc-
tor General primero de AGF-Union Fénix, Consejero
Delegado de Borges International Group y Presidente
de Galacteum. Ademas, acumula una larga experien-
cia como miembro de mas de 40 Consejos de Admi-
nistracion, y es Senador del FC Barcelona.

Conferenciante habitual, coachy autor de 8 libros, al-
gunos best sellers empresariales, fue elegido Mejor
Director de Marketing de Espana en 1975 por la re-
vista Marketing Actualidad y Mejor Directivo del Ano
en 1982 por la AED (Asociacion Espanola de Directi-
vos). En 2023 fue investido como Académico Numera-
rio de la Real Academia Europea de Doctores.



«El ser humano, incluso en la fragilidad de la enfermedad mental, conserva una
dignidad inviolable que florece cuando encuentra un trabajo con sentido, un lugar
donde sentirse util y ser reconocidos

«Si en La Fageda hemos intentado construir algo que merezca perdurar, no ha
sido solo un proyecto empresarial, sino una filosofia de vidas

Cristobal Colon Palasi

Coleccion Real Academia Europea de Doctores

Al Generalitat
. de Catalunya

-I." GOMUIRNG  HSET R
[ SHB L DEEPANA DEECUCACEN CULTURA
2l T EEPOETE




